دراسات فی

# فلسفة العصور الوسطى

دكتور

حربي عباس عطيتو أسناذ الفلسفة القديمة والوسطى المساعد كلية الآداب\_ جامعة الاسكندرية هدور ماهر عبد القادر محمل ريس قسم القلسفة كلية الأداب\_جاسة الاسكندرية

دَارِالْعِضِّ الْيَصَامِعَيْنَ ٤٠ ش سعة الله الله شه ١٦٢ مع ١٨ من الله الله الله الله ١٩٢١ مع



# دراسسات فى فلسفة العصور الوسطى

الدكتور حربى عباس عطيتو أستاذ الفلسفة القديمة والوسطى المساعد كلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية الأستاذ الدكتور ماهر عيد القادر محمد أستاذ ورتيس قسم الفلسفة كلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية

**Y** • • •

دارالمعضم المجامعين د درند المدالية ١٩٠٠، ١٩٠٠ ١٠٠١ د المدالية المالية

غسفة هى محة الحكمة، والحكمة هى أرقى أنواع المعرفة الإنسانية. إنها لون "صبل من الفكر، عبر عن ذاته بقوة وبجدد عبر عصور التاريخ مثله فى ذلك مثل العلم والدين. وإذا كان المؤرخون يقسمون التاريخ العام إلى حقبات أو عصور تاريخية مختلفة مثل التاريخ القديم والوسيط والحديث، كذلك يقعل مفكرو ومؤرخو الفلسفة، فإنهم يقسمونها إلى عصور وأزمنة مختلفة ، فهناك الفلسفة القديمة والفلسفة الوسيطة والفلسفة الحديثة.

إن حب الحكمة كالشمس<sup>(1)</sup> تمامًا بزغ نوره في الشرق ثم ما لبث أن ابحه ينى لغرب، فحضارات الشرق القديم قد سجلت مجداً حضارياً في مختلف العلوم والفنون وما لبثت تلك الإرهاصات الفكرية أن انتقلت من الشرق إلى بلاد اليونان.

نحن نسام بأن الشرق لقديم في مصر وبابل وآشور والهند قد عرف الفلسغة قبل أن يتفلسف اليونان، بيد أنه يرجع الفضل إلى اليونانيين في بحث موضوحاتها بحثًا دقيقًا وابتكار النظريات الختلفة لإثباتها والبرهنة عليها، فالتفكير ليواني عو ميلاد الفكر، انبثق الفكر وعيا لذاته ويقينًا بطبيعته غير المتفلاله بجاه الأشياء جميعًا ويقينًا بحريته، فهم أول من عرف النفكير الفلسفي الصحيح، أما الفلسفة الشرقية فقد جاءت آراؤها في صورة قصص وأساطير وأقل نضجًا من آراء فلاسفة اليونان ، فضلا عن أنها لم تنظر في المسائل لذاتها كموصوعات علم مستقل مرنبط الأجزاء، بل اعتبرتها مسائل دينية بحتة (٢).

• ابتشأت الفلسفة اليونانية من القرن السادس قبل الميلاذ وختى القرن الرابع قبل المسيح وظلت قائمة إلى أن تقلدها منهم الغرب المسيحي والشرق

<sup>(</sup>۱) هنرى توماس، أغلام الفلاسفة، توجمة مترى أمين، مواجعة زكى تجيب محمود، دار التهضة العربية 1978 م ص ۱۷.

<sup>(</sup>٢) انظر : ٥ البراهيم مدكور وآخرون. مروس في ناريخ الفلسفة، لجنة التأليف والترجمة والنشره مو. له

الإسلامي واليهودي ثم تطورت في العصر الوسيط حتى بلغت منها إلى العصر الحديث.

تكونت في العصور الوسطى فلسفات إسلامية وبهودية في الشرق ومسيحية في الغرب، وتعرف الفلسفة الأوروبية في المعمر الوسيط باسم الفلسفة المدرسية أي تلك الفلسفات التي كانت تعلم في المدارس، وتبدأ فلسفة العصور الوسطى على وجه التدقيق في القرن التاسع تقريباً وتنتهى في القرن الرابع عشر الميلادي، أما الفترة الواقعة منذ بدء المسيحية وحتى القرن التاسع فتسمى بفترة عصر الآباء وذلك لأن التفكير الفلسفى في هذه الفترة كان مقصوراً على آباء الكنيسة الذين تولوا الدفاع عن العقيدة المسيحية ضد فلاسفة اليونان خاصة أتباع مذهب الأفلاطونية الجديدة (١).

وبخدر الإشارة أنه لما كانت معظم الدراسات المتعلقة بالفكر الفلسفى في العصور الوسطى قد ركزت على فترات من حياته تبدأ تقريبًا من القرن التاسع وحتى القرن الثالث عشر مع إغفالها لفترة عصر الآباء لذا فإن هذه الدراسة المشتملة على بعض المقالات قد ركزت على تلك المواقف التي كان فيها الآباء إذاء الفلسفة اليونانية في مجابهها مع العقيدة المسيحية.

ولاشك أن التركيز على تلك الفترة \_ أعنى فترة عصر الآباء له أهميته الكبرى لأمرين اثنين:

الأمر الأول: لأن الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط قد اعتمدت في تكوينها على هذا الدور السابق على مراحل تطورها والذي يمتد تقريبًا من القرن الثالث حتى القرن التاسع إذ أنه المعين الذي ساهم مساهمة فعالة في تكوينها، والمقدمة التي لا غنى عنها لفهم مذاهبها.

والأمر الثاني: لأن الصلة أو العلاقة وثبقة بين الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط وأيضاً الفلسفة الإسلامية ابتداء من القرن الثاني عشر(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: عبد الرحمن بدوى، فلسفة العصور الوسطى، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٦٨ ، ص ١٥

<sup>(</sup>٧) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الأوروبية في البصر الوسيط، دار المعارف ، المقدمة

تتكور هذه الدراسات من قسمين القسم الأول منها يأتى في صورة ، مقدلات المدكتور حربي عاس عطيتو، ويقع في سنة فصول الفصل الأول بمشابة دراسة تمهيدية في فلسفة العصور الوسطى من حيث التعريف بها وخصائصها ومراحل تطورها واشكالياتها.

أما الفصل الثاني فقد خصصناه للحديث عن حركة الاضطهاد الديني في المسيحية إيان حكم الأباطرة الرومان والنتائج التي تمخضت عنها.

والفصل الثالث يعرض لطبيعة الصراع بين اليهودية والفلسفة الإغريقية، والفصل الرابع وعنوانه الأفلاطونية المحدثة واللاهوت المسيحى، في العالم في مدينة الحدثة، وأثر أفلوطين في العالم المسيحى على اعتبار أن أهميته التاريخية كانت عاملا من العوامل الرئيسية التى شكلت مسيحية العصور الوسطى واللاهوت الكاثوليكى.

ويركز الفصل الخامس من تلك الدراسة على والصراع بين المسيحية والفلسفة الإغريقية، فقى هذه الفترة \_ أعنى القرن الثالث \_ كانت المسيحية قد ظهرت وأخذ المبشرون بها ينشرون رسالتها فى أقطار الأرض المعروفة وكان من بينها روما عاصمة الإمبراطورية الرومانية، ومصر إحدى ولايات تلك الإمبراطورية، وقد بدأ التبشير بها كحركة سرية وكان على رأس المبشرين بها فى روما خلال القرن الأول للميلاد القديس بطرس أحد تلامذة المسيح رمعاونه الفيلسوف الروماني القديس بولس، بينما قام بالتبشير بها فى مصر تقديس مرقص. وما ان ظهرت المسيحية كديانة فى العالم الروماني إذا بسيل من البدع الدينية قد سيطر عليها، ومن ثم نهض نفر من رجال الدين المسيحي للدفاع عنها ومنهم القديس جوستين وتاتيان واثناغوراس وايرنيوس وتورتليان . ولقد تدعم هذا الموقف بظهور بعض رجال المدرسة الجدلية اللاهونية فى الإسكندرية أو ما يسمى بمدرسة الإسكندرية المسبحية مثا كلمنت الإسكندري وأوريجين الإسكندري بالإضافة إلى مواقف رجال المبرسة الأفلاطونية الجديدة \_ وهذا ما ناقشناه فى الفصل السادس والأخير كلمنت الأسكندري وأوريجين الإسكندري بالإضافة إلى مواقف رجال المبرسة الأفلاطونية الجديدة \_ وهذا ما ناقشناه فى الفصل السادس والأخير كلمنت الأسكندري وأوريجين الإسكندري بالإضافة إلى مواقف رجال المدرسة الأفلاطونية الجديدة \_ وهذا ما ناقشناه فى الفصل السادس والأخير كالمنت الإسكندري وأوريجين الإسكندري بالإضافة إلى مواقف رجال

من تلك الدراسة، وعنوانه المشكلة التوفيق بين النقى والعقل في مدرسة الاسكندرية المسيحية.

أما القسم الثانى من تلك الدراسات فهى بعثابة «مقالات فى فلسفة العصور الوسطى» من تأليف تراتشى وماركوس قام بتوجمتها الأستاذ الدكتور ماهر عبد القادر محمد، وتقع فى بابين؛ ألباب الأول منها عن «القديس اوغسطين» : -حياته وصاعه بالفلسفة وآرائه المختلفة بصدد المعرفة الانسانية، الوعى والتصور، العقل والحقيقة، الارادة والأفعال الإنسانية، الله والعالم.

أما الباب الثاني فقد خصصه المؤلف لدراسة فلسفة القديس توما الأكويني وموقف من مسألة التوفيق بين النقل والعقل وصلته بفلسفة أرسطو ومواقفه المختلفة بصدد المعرفة والألوهية والسياسة والأخلاق، وقد دعمه ببعض النصوص من كتاب الخلاصة اللآهوتية لتوما الأكويني، مع ثبت بالمصطلحات الفلسفية.

وأخيراً نأمل أن تكتمل تلك الدراسات لتشمل فترات أحرى في فلسفة العصور الوسطى الأوروبية.

ولله سبحانه وتعالى من وراء القصد، إنه نعم المولى ونعم النصير.

الاسكندرية

أولِ سبتمبر ۱۹۹۸

القسم الأول

# الفصل الأول تمهيد في فلسفة العصور الوسطي

#### مقدمسة:

احتلف الما خون فيما بينهم اختلافاً كبيراً في إيجاد تعريف مناسب وملائد مذكر الفلسفي الأوروبي الذي ساد العصور الوسطى. فمنهم من يرى أديد تسمى روبالقلسفة المدرسية أي تلك التي كانت تعلم في المدارس، وفلسفة اسكولائية، مأخوذة من الكلمة وسكولاستيكوس،

وهناك من يعرفها بأنها الفلسفة التى كتبت فى زمن العصر الوسيط وذلك في حقبة تاريخية معينة، وهو التعريف الذى نادى به عصر الإصلاح حيث تهمت بأنها فلسفة مبهمة وكتبت فى عصور بربرية. ويعرفها البعض تعريفاً دينياً مستنداً فى ذلك إلى علاقتها الوثيقة بالدين المسيحى، إذ أن العصر وقتذاك كان بطبيعته عصراً لاهونياً وكانت المشكلة الرئيسية التى شغلت أذهان المفكرين آنذاك هى مشكلة التوفيق بين النقل والعقل أو الدين والفلسقة. وبلاحظ أن تلك الانجاهات المختلفة فى التعريف بفلسفة العصور الوسطى قد ركزت على جوانب أو نواحى معينة، وأهملت بواحى أخوى ذلك لأن العصر الوسيط قد عرف فلسفات أخرى غير أوروبية، فلسفات يهودية وإسلامية وغيرها.

إن التعريف الحقيقى أنها فلسفة قائمة في كل التعريفات المذكورة وليست في واحدة منها فقط(١).

ولقد بدل العصر الوسيط جهداً فاثقاً في سبيل نشر التعليم والعلم والثقافة مستخدماً في ذلك المدارس المسيحية التي انتشرت في أرجاء

<sup>(</sup>١) انظر على ريعور، أوغسطينوس، مع مقدمات في العقيدة المسيحية ، والفلسفة الوسيطية، دار اقرأ، بيرييت ١٩٨٧ . ص ٥٦

الإمبراطورية الرومانية مثل مدارس الرهبان والمدارس الأسقفية بالإضافة إلى مدارس البلاط.

كما وضعت برامج الدراسة مرتبة ومنظمة حيث تأتى في مقدمة البرامج الفنون الحرة أولا، ثم الفلسفة ثانيًا، وأخيراً اللاهوت الذي كان يشكل القمة في تلك البرامج الدراسية(١).

# مراحل تطور الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط: ..

سبقت الإشارة إلى أن فلسفة القرون الوسطى الأوروبية تبدأ على وجه التدقيق في القرن التاسع وتنتهى تقردًا في القرن الرابع عشر المبلادي، أما الفترة التي جاءت منذ بدء المسيحية الحتى القرن الناسع فتسمى وبفترة الآباء، أو عصروالآباع Age Patristique وذلك لأن التفكير في هذه الفترة كان مقصورًا على آباء الكنيسة الدين حاولوا الدفاع عن العقيدة أو الدين المسيحي صد الغارات العنيفة التي شنها الفلاسفة اليونانيون المعاصرون اي الأفلاطونيون المحدثون (١) هذا وقد مرت الفلسفة الأوروبية أو الفلسفة الوسيطية في تطورها بمراحا مختلفة على (٦)

### ـ مرحلة النشأة والتكويز

وتمتد هذه المرحلة تقريباً حتى القرن التاسع ونضم عدداً من المفكرين أو الرواد مثل: القديس أوغسطين مؤسس الافلاطونية المسيحية في المصر الوسيط، إديونيسيوس وكان اسقفاً سورياً مثقفاً باليونانيه، وبويس الذي عكف على دراسه وترجمة كتب أرسطو وبصفة خاصة الكتب النطفيه.

وقد المرحلة المرحلة الإنتاج وربما يعزى ذلك إلى ما أصاب

<sup>(</sup>١) نفس المرجم السابق، ص ٧٧/٧٣.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، فلسفة العصور الوسطى، مكتبة الأنجلو المصية، ١٩٦٨ ، من ١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: يوسف كرم، تاريخ القلسفة الأوروبية في العصرالوسيط، دار المارف، ص ١١/٩.

روما وإمسرطونيها من غزوات البرايرة وما ترتب على ذلك من انقلابات الجتماعية حطيرة دمرت على أثرها المدارس وأتلفت الكتب

### موحلة النضبج الردهاره

تحدد تلك المرحلة من النهضة التي بعثها شارلمان في الربع الأخير من القرن الثاني عشر.

وتميوت هذه المرحلة بازدياد عدد المدارس وانتظام التعليم العالى ونبغ فيها العلماء ومن ثم شهد القرق التاسع حركة علمية زاهرة كان أكبر روادها جون سكوب أوريجينا

ولقد تعشرت تلك الحركة بظهور اضطرابات في القرن العاشر، لكن سرعان ما هدأت الأحوال ونشطت الحركة العلمية وظهر جدليون ونبغ فيها لاهوتيون كان على رأسهم القديس أنسلم

وما أن حل القرن الثانى عشر إذ بالحياة الاجتماعية قد استقرت وانتعشت التجارة والصناعة وتقدمت الفنون وكانت هذه النهضة سببًا في ظهور عدد كبير من اللاهوتيين والجدليين الذين قدموا أدبا رائمًا متأثراً بالآداب اليونانية واللاتينية.

ولقد تميز القرن الثالث عشر بميزات عدة أهمها الاهتمام بكتب أرسطو وتدريسها في الجامعات وكذلك مؤلفات الكندى والفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد.

### مرحلة الانحطاط دالتدهوره

تعطى تلك المرحلة القرن الرابع عشر والنصف الأول من القرن الخامس عشر، وتميرت مفور شديد من المعاني المجردة، وبالانجاه إلى الواقع وبالتحرر من سلطان أرسطو في العلم والفلسفة وأيضًا بالبعد عن الدين ومسائل

اللاهوت وبالفصل بين السلطة الدينية والسلطة الدنية وتلك ناحية نقدية سلية، أما الناحية الإيجابية فقد تمثلت في اتجاه بعض مفكرى هذه الحقبة إلى المعرفة الحسية الجزئية وأنها أوضع من المعرفة العقلية المجردة وأكثر يقينا منها، كما الجهوا إلى الطبيعة يتأملونها محاولين الاستفادة منها، ومن ثم وضعوا أصول العلم البحت المستقل عن الفكر الفلسفي المجرد(١).

# ₩ طبيعة الفكر الفلسفي في العصر الوسيط:

هناك بعض المآخذ والاتهامات التي وجهت إلى الفكر الفلسفى الذي كان سائداً في القرون الوسطى منها: أن العصر الوسيط ذاته كان عصر ظلام دامس من الناحية الفكرية والثقافية فضلا عن أن هذا الفكر كان مدوناً بلغة لا النينية سقيمة وركيكة، وأنه لم يكن فلسفة حقيقية، بل كان فكراً دينياً بحاً يعالج مسائل الدين فقط.

وهذه الاتهامات التي وجهت إلى العصر الوسيط وفلسفته قد أذاعها الإنسانيون في القرن السادس عشر.

وهذه الاتهامات مردود عليها، فتلك النظرة قيها تحامل على العصر الوسيط بما ينطوى عليه من أدب وفن وعلم ودين كما أن ١١٠ العمر لم يكن عصر الجهل والظلام بالمقدا، الكبير الذي أسقطه عليه الإسانيون ومن يعدهم، فلريما يكون ذلك الجهل والظلام راجع إلى غزوات البرابرة وما توتب عليها من خراب ودمار وحرق للمكاتب والمدارس بالإصافة إلى الفتوحات الإسلامية التي عطلت بخارتها مع الشرق (٢).

وكان من بين التهم التي وجهت إلى الفكر الفلسفى الوسيط أنه فلسفة مسيحية اقتصرت على معالجة مسائل الدين وقضاياه الدينية فحسب.

<sup>(</sup>۱) بوسف گرم، مرجع سابق، ص ۱۲

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق، ص ١١٠ رأيضا: على زيمور، مرجع سابن، من ١٨٠

والحقيقة أن المناسفة المسيحية لم تركز على مسائل الدين وحسب، بل إنها نظرت في مسائل طبيعية وعقلية وقد زاغ عدد من مفكريها عن الدين في بيئة متشبعة بالنين أن وهناك مقولة مؤداها أن الفلسفة تعبر عن روح عصرها فتتناول الموضوعات التي تشغله ومن هنا يصح القول أيضاً أن الفلسفة الأوروبية في شمصر الوسيط يحثت مسألة التوفيق بين النقل والعقل لأن العصر آنذاك كان عصر هذه الأمور والمسائل الدينية، وأن الإنسان كان في وضعية اجتماعية وناريخية واقتصادية تحتم عليه اللجوء للدين وتعاليمه (٢).

وخلاصة القول: إنّ الفلسفة المسيحية دينية لكن ذلك لا يمنع أنها حقيقة، والمشكلة هي كما يقول اجيلسون، معرفة ما إذا كانت حقيقية، ولذا ناتهامها - "تها ليست فلسفة أو بأنها لاهوت لهو عمل غير فلسفى بالمرة \_ فما المانع من أن نكون متدينين ونبحث في الفلسفة، علينا أن نبحث فيما إذا كانت فلسفة جيدة أو غير جيدة، حقيقية أو غير ذلك وهذا هو الأهم (٣).

## \_ إشكالية وجود فلسفة مسيحية:

إن تعبير وفلسفة مسيحية إنما يثير إشكالات عديدة، وهذه المشكلات لا تنحصر في أن مؤرخ العصور الوسطى يخطئ إن انتزع الفلسفة المسيحية من سياقها التاريخي ولم يبرز ارتباطها بالقلسفة الإسلامية أو الفلسفة البهودية.

فليس لنا الحق في أن نعزل أموراً كانت متحدة في الواقع أو أن نفصل بين تيارات اتصل بعضها يبعض.

فالعصر الوسيط قد شهد فلسفات أخرى غير مسيحية كالفلسفة

<sup>(</sup>١) يؤسف كرم، مرَّجع سابق، صُ ١١

<sup>(</sup>۲) علی زیعور، مرجع سابق، ص ۹۹

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق، مرجع مابق، مرد ٦٤

اليهودية والفلسفة الإسلامية أثر كل منها في الآخر وتأثر به، وبالتالى فلا يكفى المؤرخ أن يقوم بدراستها، كما يدرس المذاهب المنعزلة التي تنغلق على نفسها ولا ترتبط بغيرها(١).

فهل من الممكن قيام فلسفة مسيحية في العصور الوسطى أم لا؟ يصدد الإجابة عن هذا التساؤل انفسم المفكرون والمؤرخون على أنفسهم إلى انجاهين متعارضين:

الاتجاه الأول: يقرر أنصاره أنه لا توجد فلسفة مسيحية \_ ذلك أن فكرة الفلسفة المسيحية نفسها فكرة متناقضة ومستحيلة، ويتفرع هذا الابجاه إلى ثلاثة مواقف: الأول يمثله بعض رجال الدين المسيحى وعلى رأسهم القديس برنارد، والقديس بطرس دمياني وحجتهم في ذلك أن الدين المسيحى ليس في حاجة إلى الفلسفة لأن موضوعه فكرة الخلاص، وتلك فكرة دينية بحتة لا علاقة لها بالفلسفة على الإطلاق.

والفريق الثانى يمثله العقليون الخلص Pure-Rationalists وهؤلاء يقررون أن الفلسفة والدبن يختلفان اختلافًا كبيراً من حيث الجوهر بحيث يصبح كل تعاون بينهما غير ممكن على الإطلاق. فالدبن يقوم على اللاعقلى، والفلسفة نقوم على المعقلى، ولهذا لا بمكن أن نجمل الفلسفة تشتغل بالدين دون أن يكون في ذلك خطر على الفلسفة نفسها، إذ من المستحيل الجمع بين العقلى واللاعقلى، فللفلسفة ميدانها الخاص، وللدين ميدانه الخاص وليس ثمة صلة أو علاقة بين الميدانين، من ثم فلا توجد فلسفة مسيحية (١٢).

<sup>(</sup>١) جيلسون، روح الفلدة المسيحية في المنسر الوسيط، موش وتعلين إمام عبد الفقاح إمام، دفن الثقافة ١٩٧٤ ، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) عيد الرحمن يدوى، فلسفة النصور الوسطى، ص ١٧/١٦

اما الفريق النالث والأخير فيمثله المدرسيون المحدثون Neo-Scholastics ومؤلاء يقررون أن الفلسفة يجب أن تقوم على المقل كما هو الحال في الفلسفة التوماوية، فإنها بوصفها فلسفة تقوم على العقل وعلى العقل وحده(١).

وإننا إذا أردنا أن نفهم من كلمة مسيحية أن الفلسفة تقوم على النقل إلى جانب قيامها على العقل فإن الفلسفة المسيحية مستحيلة، من هنا يمكن أن نقول أن الملرسيين المحدثين يختلفون مع المذهب العقلى في الوقائع أكثر من اختلافهم في المبادئ، فعلى حين أن الفيلسوف العقلى الخالص يضع الفلسفة في أعلى مكان ويوحد بينها وبين الحكمة في هوية واحدة، فإن الاسكولائي الحديث يجعلها تابعة للاهوت الذي يستحق اسم الحكمة، لكننا بهذا الشكل نصل إلى فكرة يكتنفها بعض الغموض. فالاسكولائيون المحدثون يجعلون الفلسفة تابعة لعلم اللاهوت لكنهم يذهبون في نفس الوقت الى أنها تظل مع ذلك تحمل على وجه الدقة نفس طبيعة الفلسفة التي لا تعرف تحكمة أعلى (٢)

الاعجاه الثانى: يقرر أنصاره وجود فلسفة مسيحية. وخير ممثل لهذا الاعجاه هو القديس أوغسطين ومن سار على سنته في العصر الوسيط خاصة القديس أنسلم، وفي العصر الحديث وبصفة خاصة مالبرانش.

وجحدر الإشارة إلى أن اصطلاح وفلسفة مسيحية قد وجد منذ زمن بعيد في فلسفة القديس أوغسطين الذى ذهب إلى أن الفلسفة المسيحية هي الفلسفة الوحيدة الحقيقية، فالفلسفة في رأيه هي محبة الحكمة، والحكمة هي الكلمة، والكلمة قد تجسدت في صورة المسيح، وهذه الكلمة هي الحياة، والحياة هي النور، والنور لم يأت تبعًا لهذا إلاً مع المسيحية (٣).

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق، ص ١٩

<sup>(</sup>٢) راجع: جِلْـوان، مرجع مابق، ص ١١

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بدری، مرجع سابق، ص ۲٪

الخلاصة: إن الفلسفة الحقيقية عنده هي المسيحية وهي إذن موجودة على أن أوغسطين لا يقصد بالفلسفة الوحي لأنه يفصل في كتابه ومدينة الله بين مملكة العنقل ومملكة النقل ـ وإنما يريد أن يقول أن الفلسفة المسيحية هي العقل في محاولته فهم تعاليم المسيحية، ومن ثم حدد أوغسطين منهجه في العبارة القائلة: وآمن كي تعقل، ولقد سار على هذا المنهاج القديس أنسلم (١١٠٩/١٠٣) في العصور الوسطي، واستمرت تلك النزعة سائدة حتى العصر الحديث ووجدت نصيراً لها في شخص مالبرانش (١٧٠٥/١٦٣٨)

وأخيراً يمكن القول بأن المسيحية قد جاءت بأفكار جديدة مخالفة لأفكار الفلسفة اليونانية \_ مثل فكرة واللامتناهي التي تقوم على أكتافها الميتافيزيقا في العصر الحديث حنى أواخر القرن الثامن عشر، وكذلك فكرة والخلق التي لعبت دوراً كبيراً في الإلهيات والطبيعيات في فلسفات كل من ديكارت خاصة نظريته في الخلق المستمر، ومالبرانش في نظريته عن الرؤية في الله، وليبتر في فكره عن لحلق الأصلى \_ وهد يعني أن المسيحية الرؤية في الله، وليبتر في فكره عن لحلق الأصلى \_ وهد يعني أن المسيحية قد تدخلت في هذه المذاهب تدخلا كبيراً وأنه بدون المسيحية لا بمكن لهذه المذاهب أن تقوم (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: عبد الرحمن بدوی، مرجع سابق، ص ۱۱۵ وأيضاً: جيلسون، مرجع سابق، هي ٢٦٠. (۲) راجع: جيلسون، مرجم سابق، هي ٢٣-٧٧

# الفصل الثانى الاضطهاد الدينى ومشكلة العلاقة بين الآب والابسن في المسيحية

### مقحمة

قبل أن نقدم نظرة إجمالية لملامح الحياة العلمية والدينية والفكرية في عصر القرون الحمية الميلادية، ينبغي أن نذكر شيئاً عن طبيعة الحكومة في عصر الامبراطورية الرومانية والواقع أنه لوحظ أن من المعالم الرئيسية للتاريخ السياسي لهذه الفترة كثرة الانقسامات السياسية والتنازع حول العرش بالإضافة إلى تدخل الجيش في هذه المنازعات السياسية، وقد شهدت مصر في فترة المحنة الكبرى للامبراطورية الرومانية عدداً من الأباطرة حيث تولى الحكم أولاً سيبتميوس سيفيروس (٢١٧/٢١١) Septimius Severus (٢١١/١٩٢)

ويعتبر الجزء الأكبر من القرن الثالث بعد ذلك بين كاراكلا ودقلديانوس من أعصب فترات التاريخ حيث كثرت فيه المؤامرات والمحن والانقسامات السياسية والحروب الأهلية في معظم أجزاء الامبراطورية الرومانية فقد اغتال ماكرينوس بعد (٢١٨/٢١٧) Macrinus كاراكلا وخلفه في حكم مصر ثم اغتيل ماكرينوس بعد أربعة عشر شهراً وتم تعيين قسيس سوري خلفاً له، ولقد قام هذا الأخير ببيان أوجه الضلال في عبادة الطبيعة.

وعين الجيش بعد ذلك صبياً يدعى سيفيروس اسكندر (٢٢٥/٢٢٢) وحكم

W.R. Inge, The Philosophy of Plotinus, Vol.I., 3rd. Edit., London, 1971. P.28. (1)

لمدة ثلاثة عشر عاماً ثم سادت الفوضى بعد أن اغتاله الجنود "،

وتبلا ذلك سبعية أباطرة حكموا لمبدة أربعة عشر عاماً (٢٣٥/ ٢٤٩) وفي خضم هذه الفوضى وصل أفلوطين إلى روما عمام ٢٤٤م، وجماء ديكيموس (٢٥١/٢٤٩) الذي اضطهد المسيحيين ثم قتل على يبد القوطيين Coths فكنان بذلك أول امبراطور يقتل بسيف الأعداء على إقليم روماني.

وبموت ديكيوس سادت فترة من الفوضى العنيفة مات خلالها أحد الأساطرة كان قد وقع أسيراً لفارس، ثم ظهر حاكم كفء هـو أوريليان (٢٧٠/٢٧٠) Aurelian الذي سرعان ما قتل وشهد حكمه معركة دموية في روما.

وختم الامبراطور دقلديانوس (٢٨٤/ ٣٠٥) سلسلة أخرى من الأباطرة حيث قام بإعادة النظام عن طريق إنهاء حالة الفوضى في الجيش بالإضافة إلى استبداده بالحكم واتخاذ وسيلة لتحقيق نوع من الاستقرار في الامبراطورية (٠٠).

أما عن الملامح العامة للحياة العلمية والدينية والفكرية في القرون الخمسة الميلادية فيمكن إجمالها على النحو التالى:

# أولاً - الملامح المميزة للعلم:

تمينزت تلك الحقبة بالتخصص العلمي اللذي ظهرت نتاتجه في الاسكندرية التي اتسمت باستقرار نسبي نجم عن ابتعادها عن الحروب التي توالت على آسيا وبلاد اليونان كما نتج عن تقدمها التجاري والاقتصادي بالإضافة إلى تشجيع البطالمة للحركة العلمية ومن ثم فلقد ازدهرت بها بعض العلوم مشل

<sup>(</sup>١) مصطفى العبادي، مصر من الاسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، مكتبة الأنجلو المصرية، 1970، ص 190. وابضا:

Inge, Op. Cit., P.29.

Inge, Op. Cit., P.29.

<sup>(</sup>٢) انسظر، أميسرة حلمي مسطر، الفلسفية عشد اليمونسان، دار مسطابسم الشعب، ١٩٦٥، ص ص ۲۵۱/۲۵۲.

وأيضاً: , Charles Singer, A Short History of Scientific Ideas to 1900, Oxford, 1968 P.63

السرياضة التي نبغ فيها إقليسدس واضع كتاب دمبادى الهندسة، (٢٢٠/٣٢٠ق.م)، والفلك الذي حقق شهرة كبيسرة على يد اريستاخوسي الساموسي (٢١٠/٢٢٠ق.م) الذي زعم أن الشمس لا الأرض هي مركز الكول وهي النظرية التي أثبتها كوسرنيق (١٥٤٣/١٤٧٢) في القرن السادس عشر الميلادي ومثل الجغرافيا التي نبغ فيها أراتوسئنيس (٢٧٦/٢٧٦ق.م) الذي ابتكر طريقة لقياس محيط الأرض وقطرها، وكان أميناً لمكتبة الاسكندرية وأول مر سمى نفسه بالفيلولوجي ليميز نفسه عن الفيلسوف، كما ظهر بالاسكندرية بعض الشخصيات الشهيرة مثل أرشميدس الذي يعتبره الكثيرون أعظم رياضي وميكانيكي بل ومهندس في الأزمنة القديمة وأبوللونيوس وهيبارخوس وغيرهم، كما ذاع صيت مدرسة الطب بفضل جهود هيروفيلوس وأرازستراتوس وجالينوس.

إلى جانب الاسكندرية ظهرت مراكز أخرى للعلم تمثلت في انتيوخ وبرجاورودس وذلك بعد أن فقدت اليونان استقلالها السياسي وأصبح الأجانب هم الذين يصرفون شؤونها السياسية الأمر الذي أودى برخاء البلاد ويمعتقداتها القديمة وأدى إلى انتكاس القيم الأخلاقية الأصيلة تحت ضغط الاتجاء السائد إلى طلب اللذة والاستمتاع بالحياة والحصول على المغانم(۱).

ولما كانت الاسكندرية مركزاً للحركة العلمية والأدبية لـذا فقد مبرت هذه المحركة في تطورها بمرحلتين، المرحلة الأولى في الفترة الواقعة بين (٤٨ق.م/ ٢٧٣م) و نتائية في الفترة ما بين (٢٧٣م).

# (١) المرحلة الأولى - ٤٨ ق.م/ ٢٧٣م:

وجدت الحركة العلمية في الاسكندرية نصيراً لها لدى عدد من الأباطرة مثل الامبراطور أوغسطس (٣٠ق. م/ ٤١م) وكان محباً للثقافة واللغة اليونانية واختار لحكم مصر والياً مهتماً بالعلم محباً للادب هو (جالوس) وفي عهده نالت الجامعة قسطاً لا بأس به من العناية والاهتمام.

وكان الامبراطور كلوديوس (٥٤/٤١) محباً للعلم والتاريخ وكان له

<sup>(</sup>١) محمد عنى أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي، الجزء الثاني، أرسطو والمدارس المتأخرة، الطبعة الرابعة، لهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤، ص ٢٥٣.

<sup>(4)</sup> هو اس عطونيا ودروسس وأخو جرمنكوس وليفيلا، وحفيد اكتبانيا وانبطونيوس وليفيها وتيبيرينوس =

شغف بدراسة اللغة اليونانية ووصع بها مؤلفاً في تاريخ القرط اجنيين والأتروريين كما عمل على توسيع الجامعة وأسس بها معهداً جديداً أطلق عليه اسم (الكلوديوم) وكان مهتماً بالتشريع الروماني والدراسات الكلاسيكية.

أما فسبازيان (١٨/ ٢٨م) فكان محباً للعلم وتجلت عنايته في جمع الكتب لمكتبة العاصمة الرومانية كما أنه أرسل إلى الاسكندرية من ينسخ الكثير من كتبها لتزويد مكتبة روما بنفائس العلم اليوناني وبذلك أصبحت للاسكندرية المكانة الثانية بعد روما في كل شيء من سياسة وعلم ولم تعد المصدر الوحيد للنشاط الفكري في العالم القديم وإن ظلت وكراً من أوكاره على كل حال.

ولقد كان الامبراطور هادريان (١١٠ /١٢٨م) من محبي العلم المؤلفين باللغتين اليونانية واللاتينية وتركزت عنايته على تأسيس المكتبات في روما وأثينا. ولم يكن الامبراطور المستنير ماركوس أوريليوس (١٣٠ /١٦١) أقل عناية من

كلوديوس نيرون، وكان مولده في لجدنوم Lugdunum (ليون الحالية) في السنة العاشرة ق. م
 وكان ضليعاً في الفنون القديمة والدين والعلوم الطبيعية والفلسفة والقانون. (انظر، ول ديبورانت،
 قصة الحضارة، الجزء الثاني من المجلد الثالث وقيصر والمسيح، ترجمة محمد بدران. ص ص
 110/118.

 <sup>(\*)</sup> ولد في قرية سبنيه قريبة من ريتي Reate وأسرته من عامة الشعب، ولم يكن يتصنف بشيء من شلوذ العباقرة ولا يزيد عن كونه رجلاً قوي الإرادة شديد الذكباء العملي. (أنظر ول ديــورانت، المرجع السابق نفسه، ص ص ١٤٦/١٤٥).

<sup>. (\*\*)</sup> يقال إن اسمه واسم اسرته مشتقان من مدينة أوريا الواقعة على البحر الأدرياري ولد في مدينة اتلكا Italica باسبانيا وكان محباً للأدب اليوناني ودرس الغناء والموسيقي والسطب والعلوم الرياضية والتصوير والنحت ثم مارس بعد ذلك عدة فنون أخرى، وقلم أعلن حمايته للمكتبة والموسيون والعلماء في الاسكندرية.

انظر، ول ديورانت، المرجع نفسه، ص ٤٠٣.

وأيضاً، مصطفى العبادي، مرجع سابق، ص ١٨٤.

<sup>(\*\*\*)</sup> ولد في روما عام ١٢٠م عن أسرة عريقة تنتمي أصولها من ناحية أمه إلى جد كمان يقطن في إسبانيا، وظهرت لديه نزعة نحو التقشف والزهد والابتعاد عن زينة الدينا وبهارجها نتيجة إطلاعه على كتابات أفلاطون والرواقيين وابكتيتيوس، وفي عام ١٣٨م أمر الإمبراطور هادريان الامبراطور انطونيوس بأن يتخذ من ماركوس أوريليوس ولي عهد له فتنباه هذا الأخير واحتضنه

يقول رينان Renan ولو أن انطونيوس لم يعين ماركوس اوريليوس خليفة من بعده لما استطاع أحد قط أن ينافسه فيما اشتهر به من أنه خير الملوك على الاطلاق.

سابقيه في الاهتمام بالعلوم والجامعة، فقد كان شخصية متعددة الجوانب فبلسوفا وناقداً وحامياً للعنوم وأهله.

غير أن الأوضاع العلمية قبد انقلبت رأساً على عقب لبدى الامبسراطور كبراكلات (٢١٧/٢١١م) ففي عهده فقدت المدينة حريتها وأغلقت معاهد العلم وشرد رجاله ونكل بهم لاسيما أتباع أرسطو من المشائين ".

وكانت الحياة العقلية في هذا العصر قوية في الاسكندرية العاصمة الفكرية ذات المكانة الثانية بعد روما فقد وجدت الجامعة عناية من بعض القياصرة مثلما وجدت من عواهل البطالمة لا سيما وقد أصبح القياصرة حماة للعلم بحكم ما آل إليهم من تراث، فكان الامبراطور هادريان يختلف إلى المتحف ويشترك في المنافسات لعلمية والأدبية مع الطلاب".

وقد بقيت الاسكندرية كعبة يؤمها طلاب العلم من كل صوب وذلك بفضل مكتبة السربيوم من جهة، والقيصريون من جهة أخرى، وانجبت مدينة نقراطيس الإغريقية رجالاً اهتموا بالأدب ومنهم بولكس Pollux الذي عهد إليه هادريان بمهمة تدويس الخطابة في الجامعة، وكان دنيس السكندري Denys واحداً ممن عرفوا زمن هادريان ونظم بعض الحقائق الجغرافية في قالب شعري كما وصف نقلاً عن خريطة بطليموس أرض ليبيا ومعظم أجزاء أوربا وآسيا.

ولما كانت المكندرية البطالمة قد تميزت بتقدمها في دراسة الطب والتشريح لذا فقد تابع هذا العصر دراسة الطب أيضاً فأمام كلودجالين (متوفى ٢٠٠م) في روما بتشريح بعض الحيوانات والخنازير والقردة والأسماك، وتوصل من ذلك إلى

<sup>&</sup>quot; انظر، علي عبدالمعطي محمد، الفكر السياسي الغربي، دار المعرفة الجامعية، ١٩٨١، ص ١٩٦١. ص ١٩٦١. وأيضاً:

<sup>(\*)</sup> أصدر تشريعاً هاماً فحواه منح المواطنية الرومانية لجميع سكان الامبراطورية من الاحوار انظر مصطفى العبادي، مرجع سابق، ص ١٩٣

<sup>(</sup>١) إبراهيم جمعة، جامعة الاسكندرية والنقل عنها وتأثر العقبل العربي يعلومها، القبلهوة، ١٩٤٤، ص ٨١ - ٨٤

<sup>(</sup>٢) المرجع عسه، ص ص ٨٥ ـ ٨٦

نتائج قيمة زادت من مكانة الاسكندرية .

وكما حققت الاسكندرية تقدماً ملحوظاً في الدراسات الطبية فقد ظهرت فيها شخصيات اكتسبت شهرة عالية في أواخر القرن الأول الميلادي وكان من بينهم مينلاوس Menelaus وبابوس Papus الذي ظهر في أواخر القرن الثالث الميلادي وعمل على تقريب إقليدس وأبولونيوس وأرشميدس إلى أفهام الناس كما عمل وعلى تنظيم المسائل الهندسية الموروثة عند أسلافه وكان مبتدعاً ومكتشفاً لعدة فروض علمية مهد بعضها السبيل لفلسفة ديكارت في العصر الحديث.

وكان ديوفانتس Diophantus من أعلام القرن الثالث يدين له العلم، لا سيما علم الجبر، بالفضل الكبير، وكذلك كلوديوس بطليموس ومعاصريه في الجغرافيا. ولقد أنتج هذا العصر مؤرخين وأفذاذا من اللغويين فقام ثيون Théon بوضع مفردات الرواية الجادة والرواية الهازلة كما شغل كرسياً لتدريس الأداب اليونانية في الجامعة وله مجهودات تذكر في علم الجبر سأعدته فيها ابنته هيباثيا Hypatia الفيلسوفة الوثنية التي اضطهدها مسيحيو الاسكندرية وقتلوها(۱).

ولقد شهدت الاسكندرية في ذلك العصر حركة فكرية تمثلت في ظهور مدهب فيلون السكندري (٣٠ق. م/ ٥٥٠) في التوجيد واللهوت، وتمت الترجمة اليونانية للتوراة (العهد القديم) وهي المعروفة بالسبعينية وذلك لخدمة صالح اليهود المنتشرين في بقاع الأرض".

وعندما انتشرت المسيحية في غضون القرن الشالث الميلادي نشات في الاسكندرية حركة معارضة للمسيحية تزعمها أمونيوس ساكاس مؤسس الأفلاطونية الجديدة وتلميذه أفلوطين، ونافست الأفلاطونية العقيدة المسيحية وكان من أثر هذه المنافسة تلك الثورات المتتالية التي شهدتها الاسكندرية معقبل الديبانة والفلسفة على السواء.

<sup>(</sup>١) إبراهيم جمعة، مرجع سابق، ص ص عبي ٩٢/٨٨.

 <sup>(</sup>۲) سير هارولد إدريس بل، الهلينية في مصر من الاسكندر الاكبر إلى الفتح العربي، ترجمة زكي
 علي، دار المعارف، الطبعة الثانية، ص ۷٥.

### (٢) المرحلة الثانية ٢٧٣ / ٣٩١م.

شهدت لاسكندرية في تلك الفترة أشد المحر والثورات التي كاد من أثرها ضياع كثير من الشروات العلمية، واتجهت شورات المسيحيين على الوثنيين إلى السرابيوم باعتباره معقلاً هاماً من معاقل الوثنية بالإضافة إلى غيره من المعابد، واتجه المسيحيون إلى تدمير الأثار الوثنية وأقاموا على أنقاضها كنائس مسيحية ولقد كان هذا النزاع محتدماً لا يعرف سبيلاً إلى الرحمة والشفقة مثل المسحيون فيه بالوثنيين لمشتغلين بالعلم ومسائله أبشع تمثيل، وكانت الفيلسوفة وهيبائيا، ابنة ثيون العالم الرياضي ضحية هذا النزاع ويعتبر تمثيلهم بها مضرب الأمثال في الوحشية فقد مرقوا جسدها تمزيقاً في أحد محاريب معهد القيصريون (١).

وظلت لاسكندرية تتمتع بشهرتها العلمية بفضل مكتبتها العامرة حتى أواخر القرن الرابع حين شن أسقف كنيسة الاسكندرية ثيوفيلوس أكبر حملة اضطهاد تعرض لها أسوثنيون وفيها حطم المسيحيون المعبد تحطيماً تباماً لم يبق على المكتبة وأن أيقى على بعض الأروقة الخاصة، وبذلك يمكن القول إن السرابيوم كجامعة لم يعد له وجود بعد تلك الثورة التي قادها ثيوفيلوس "".

ولقد احتفظت الاسكندرية في العصر البيزنطي بنفس المكانة الممتازة التي كانت لها من قبل وتميز العصر في جملته بأنه كان عصر تفلسف وتفقه في الدين وميوله في مجموعها كانت أدبية فقهية.

أما عن الحركة الفكرية في تلك الفترة فقد تمثلت في ظهور مدرسة الاسكندرية المسيحية وكان هدفها هو معارضة الجامعة الوثنية الشهيرة في الاسكندرية القديمة وقد استطاعت هذه المدرسة أن تكتسب مجداً وقوة على يد أساتذتها الكبار أمثال كلمنت السكندري وخليفته أوريجين السكندري والبطريك ثيوفليوس وكاتوا جميعاً حرباً على الوثنية.

Burry, J.B., History of the Later Roman Empire, Vol.I, New York 1958, (1)

Chadwick, H., The Early Church, London, 1969, PP.171/72. (۲) Burry, Op. Cit., PP.368/69.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم جمعة، مرجع سابق، ص ١٠٢

## ثانياً \_ مظاهر الخياة الدينية:

تميزت الحياة الدينية في تلك الحقبة بعدة خصائص تتلخص في اندماج المعتقدات الدينية وانتشار الديانات الشرقية في الامبراطورية الرومانية وتغلغل العادات الشرقية ونمو الخرافات والأساطير وساد الاعتقاد في الأشياء الغريبة بالإضافة إلى الفردية الشديدة في الحياة التأملية كما لعب العامل العنصري دوراً حاسماً في الحركات الدينية في ظل الامبراطورية وساعد على هزيمة التقاليد والأمال التي ارتبطت بها الافلاطونية الجديدة بعد موت أفلوطين بالإضافة إلى ذلك فقد غزت الثقافة اليونانية بلاد الشرق الأوسط واشتد الصراع بينها وبين ثقافة اليهود وبخاصة في سوريا وفلسطين وظلت تؤثر تأثيراً بالغاً في الديانة المسيحية (١٠).

وكان من أهم الأحداث الهامة التي شهدها ذلك العصر تلك الاضطهادات التي لاقتها المسيحية إبان حكم الأباطرة الرومان وكيف خرجت منها منتصرة في نهاية المطاف لتصبح دين الامبراطورية الرسمي، كما شهدت المسيحية منذ أوائل عهدها خلافات مذهبية خطيرة كان لها أثرها في تاريخ الشرق والغرب جميعاً.

والآن سنعرض لتلك المظاهر والأحداث السابقة بشيء من التفصيل.

### (١) الديانة المصرية:

كان من نتيجة التقاء شعوب العالم القديم بعد فتوحات الاسكندر أن واجه الدين اليوناني القديم أدياناً أخرى مثل البودية وعبادة آمون في مصر وعبادة مشرا إله الشمس في فارس والدين اليهودي وأخيراً المسيحية التي كانت آخر حركة دينية واجهها الهللينيون في العصر القديم.

وتنطوي الدينانة المصرية القنديمة على الإيمنان بشالوث يمثله أوزينريس وابنهما حورس.

كان أوزيريس Osiris إلها رعوياً يدعى عندجتي Andjeti ويمثل إله القمح

أو الحب وجاء تعم من سوريا واستقروا في الدلتا في عصور ما قبل الأسرات وهدئ صوص مصرية قديمة تتعلق بعبادة أوزيريس تتناول العابد المخلص للإله بعد الموت، نقتبس فقرة من هذه النصوص. ومثلما يعيش أوزيريس فسوف يعيش هو كذلك أي (العابد) ولن يموت مثل أوزيريس، وسوف يخلد شأنه في ذلك شأن أوزريس والله المنابد المنابد في ذلك شأن أوزريس والله المنابد المنابد في ذلك شأن أوزريس والله المنابد المنابد المنابد في ذلك شأن أوزريس والله المنابد المنابد المنابد المنابد المنابد في ذلك شأن أوزيريس والله المنابد المنابد

أما ايزيس فكانت إلهة ذات شعبية كبيرة وجد أتباعها في عصور ما قبل ، الاسرات في شمت الدلتا وقيل قديماً إنها زوجة أوزيريس إله الدلتا الغربية المجاورة، وهي ابنة (جب) إله الأرض، و(ثوت) إلهة السماء، وقد ولدت حورس باتحادها مع اوزيريس<sup>(۱)</sup>.

ولقد جمعت اينزيس إلهة الخصوبة Fertility بين بعض صفات فينوس Venus وسيريز Ceres وبعض الألهة الرومانية الأخرى"

وكانت أيض حامية التجارة والملاحة، وكان البحارة والنساء متفانين في عبادتها لأنها كانت تبعث بسفنهم سالمة إلى الميناء وبالاطفال إلى هذا العالم، كما كانت رؤية معتصوف عند منتهى تصوفه ومن ثم نجد أبوليوس يختتم كتابه المسخ أو التحويل Metamorphoses بصلات إحلاص وتفان لهما بينما تأخذ هي في الظهور للاتقياء العابدين<sup>(1)</sup>. وقد كانت ايزيس بالنسبة للمتصوف تمثل أعمق أسرار الحية ولذلك يجعلها أبروقلس تقول: «أنا التي كانت، وما زالت، وسوف تكون، و"د التي لم يرفع ثوبي أحده (١).

ولما كان اندماج المعتقدات الدينية من مميزات هذا العصر لذا فقد كانت عبادة ايزيس مرتبطة بعبادة وانوبيس، Anubis ذو الرأس الكلبية والذي كنان محبوباً منذ زمن بعيد في مصر، وبعبادة حورس ابن ايزيس واوزيريس وبعبادة

P. Hamlyn, Egyptian Mythology, Italy, 1958, P.50.

Kennedy, St. Paul & The Mystery Religions, P.99.

P. Hamlyn, Op Cit., P.58.

(T)

Plutarch, De Iside & D'osiride, P.53.

(1)

Inge, Op.Cit., P.40.

(4)

آمون الذي أخَّذ يحل محل أوزيريس ١٠٠٠.

وجمع الإله آمون بين صفات عديدة وكان يقال عنه أنه لديه القدرة على شفاء الأمراض ولذا كان المرضى ينامون في معابده، وانتهى آمون إلى أن يكون الإله الأوحد ذا الجلالة العظمى الذي ألقى بايزيس إلى الظل وتقرب إليه كراكلا بأن كرس له السيف الذي قتل به أحاه وغبته، مثلما هو الحال مع قتلة جنوب إيطاليا الذين عرف عنهم أنهم كانوا يقدمون للعذراء السكين التي استخدموها في قتل عدو لهم "، ولقد اتحدت ايزيس مع أوزيرس وانجبا حورس وبذلك يكتمل الشالوث المصري القديم. واتخبذ حورس Worus صوراً مختلفة منهسا وحوروريس، Haroeris أي حور العظيم أو الأكبر وكذلك وحوربحدتي، Behdety وحورضاخيس، وحورازيس Harsicsis أي حور بسن الأفق، وحورس في الأفق، وحورازيس Harsicsis أي حور بسن

أما عن الحياة الدينية في ظل الامبراطورية الرومانية فقد استمرت عبادة الشالوث المقدس المكون من سرابيس وايزيس وهربوكراتيس والذي كان من صنع البطالمة ("). أما عن سرابيس Serapis فلقد تضاربت آراء المؤرخين حول أصله وتكاد تجمع الأراء بأن سرابيس اشتق من الإله المصري أوزير حسابي المناه وتكاد تجمع الأراء بأن سرابيس المتق من الإله المصري أوزير عابي Osir-Hapi المؤله، وإله الماله المعرف ملامح هلينية في كل من الشكل والديانة (").

ولقد شبه يونانيو الآسكندرية الإله سرابيس بعدة آلهنة اخرى واضفوا عليه رموز هذه الألهة فتارة عبد على أنه إله الموتى اليوناني ويلوتو، Pluto وتارة اخرى رأوا فيه صورة من ديونيسوس إلىه الخمر أو زيوس رب الأرباب وإلىه الناس

Ibid., P.41. (1)

Ibid., P.41. (Y)

P. Hamlyn, Op. Cit., PP. 67/72. (\*)

 <sup>(</sup>٤) أدولف أرمانًا، فيانة مصر القديمة، ترجمة عبدالمنعم أبو بكر ومحمد أنور شكري، مطبعة مصطفى البابي الحلي بمصر، ص ٤٢.

P.M. Frzer, Current Problems Concerning the Early History of the Cult of Sara- (\*) pis, Opus, Athen, VII, London, 1967, P.42

جميعاً الله المكليبوس وجعلوا الشفاء فقد ماثلوه بالإله المكليبوس وجعلوا الثعبان رمزاً له

وكانت ايريس في الديانة المصرية القديمة كما ذكرنا زوجة وفي نفس الوقت أحتاً لاوزيريس الذي زفت إليه حتى قبل مولدهما ثم انجبت منه الطفل حورس، ولما كان سيرايس صورة من اوزيريس فقد أصبح من الطبيعي أن تكون ايزيس زوجة لسرابيس في العصر البطلمي، وقد نالت ايزيس في الاسكندرية شعبية كبيرة لا حد نه بوصفها الإلهة لمدينة الاسكندرية ألى ولما كان المصريون لا يرون في سرابيس غير أوزيريس أبيس إله منف، لم يروا أيضاً في ايزيس إلا زوجة أوزيريس وأم حورس، فلم يعبدوا طوال عصر البطالمة ذلك الطراز من ايزيس الذي ظهر في العصر الهلينستي وعبده الاغريق وإنما استمسكوا بإلهتهم القديمة فيشيت ايزيس بالنسبة لهم مصرية في شكلها وصفاتها وطقوسها ألى

أما ثالث أعضاء هذا الثالوث فقد كان الإله حورس الطفل أو كما لقبه الإغريق حربوقراط أوهر بوكراتيس فقد كان مصري الأصل أيضاً باعتباره إحدى صور حورس ولكن سرعان ما اتخذ لنفسه صوراً أخرى لحورس والآلهة أخرى مصرية وغير مصرية وانتشرت عبادته خارج مصرفي العالم اليوناني().

هكذا تكونت الديانة الجديدة من الآلهة المصرية أوزيريس وايزيس وحورس ورغم نجاح هذه الديانة إلا أنها لم تفلح في تحقيق الارتباط الروحي بين أهم عنصرين في المجتمع السكندري وذلك لأن الشكل الذي قدمت به هذه الآلهة للعنصر المصري يختلف عن الشكل الذي قدم لليونانيين كما أن جوهر العبادة نفسها كان يختلف من عنصر لأخر، فالمصريون نظروا إليها على أنها آلهة مصرية صميمة لم يعتريها أي تغير إلا في المظهر، بينما نظر إليها اليونانيون على

J. Frazer; Adonis, Attis Osiris, Studies in the History of Oriental Religiom. Vol.II. (1) London, 1914, P.119.

<sup>(</sup>٢) أدولف أرسك، مرجم سابق، ص ٤٣٢.

 <sup>(</sup>٣) إبراهيم تصحي، تأريخ مصر في عهد البطالمة، الجزء الثاني، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٦٠.
 ص ص ١٨٠٠ ـ ٢١٤

<sup>(</sup>٤) مصطفى عبادي، مرجع سابق، ص ٢٧٥

أنها آلهة يونانية أو شبيهة بها ويبدو ذاك من تشبيه ايزيس بأفروديت واتينا وديميترا وتشبيه حورس بأبوللو ثم تشبيه سرابيس بديونيسوس وغيره من الألهة اليونانية القديمة (١٠).

### (٢) الديانات الفريجية:

تعتبر من أهم الديانات الشرقية التي غزت الامبراطورية الرومانية وسميت بالفريجية تسبة إلى فريجيا بآسيا الصغرى().

ومن أهم الديانات الفريجية في ذلك الوقت عبادة والأم العظيمة " Magna التي انتشرت في اثينا إبان القرن الرابع قبل الميلاد، كما ظهرت في روما منذ الحرب البونية Punic War الثانية وشملها الارستقراطيون بالوعاية والاهتمام رغم أنه لم يكن ليسمح لأي روماني بالانضمام إلى صفوف الكهان.

وكانت العبادة الفريجية خاضعة في بداية أمرها لرقابة صارمة إلا أن كلوديوس Cybele (\*\*) أزال القيود التي كانت مفروضة على عبادة سيبيلي (\*\*) Attis وآتيس

وتغيرت الديانة الفريجية نتيجة اندماجها مع الديانة الفارسية القديمة، ففكرة معمودية الدم ومعمودية الدم الله الفارسي The baptism of blood معمودية الدم المعمودية الدم المعمودية ال

<sup>(</sup>١) أدولف أرمان، مرجع سَّابق، ص ٤٢٥.

Inge, Op. Cit., P.42. (Y)

<sup>(\*)</sup> حول انتشار العبادات الفريجية بصفة عامة، وعبادة الأم العظيمة بصفة خماصة في الامبراطورية الرومانية، أنظر:

F. Cumont, Oriental Religion in Roman Paganism, P.57, ff.

<sup>(\*\*)</sup> ظهرت عبادتها في ليذيا Lydia بأسيا وارتبطت بمحبوبها أتيس Attis وكمانت سيبلي آلهة الخصوبة والشفاء من الأمراض وكانت تختص بالنبوءات كما كبانت سيدة الطبيعة المتوحشة وكانت يرمز لها بالأسد، وعرفت في القرن الخامس ق.م في اليونان حيث ارتبطت عبادتها بعبادة الألهة ديمترا في روما حوالي ٢٠٥ ق.م.

أنظر: The Oxford Classical Dictionary, Art., «Cybele» انظر: F. Cumont, Op. Cit., P.46.

<sup>(\*\*\*)</sup> يعتبر التعميد شعيرة من شعائر المسيحية، وكان موجودا عند اليهود قبل المسيحية. وكان يحيى يعمد الناسي في نهر الأردن ولذلك سمى «يوحنا المعمدان». ويتم التعميد في الطفولة أو في ـ

القديم (مثرا) عن طريق ديانة الأم العظيمة، وقد تنتمي أصلاً إلى ديانة أناهيت. الممالة الأنهة الفارسية المارسية المارسية الفارسية المارسية المارسية الفارسية الفارسية المارسية المارسية المارسية الفارسية المارسية ا

ولقد حاولت الديانة الفريجية الوفاق مع المسيحية في القرن البرابع، وهذا يقول أوغسطين: وإن كهنة سيبلي أو ميثرا اعتادوا أن يقولوا حتى الإله ذو القبعة آتيس أو ميثرا مسيحي، "".

وعملت فكرة الأخوة الدينية المدعمة بالطقوس في الوقت نفسه على صبغ هذا الدين وغيره من الأديان ذات الأسرار بالصبغة الإنسانية. ومهما يكن من شيء، فإن ديانة فريجيا ذات الأسرار قد وقفت في سبيلها اصولها البربرية وقضت عليها بالزوال.

### (٣) عبادة ميشرا الإله الفارسي Mithra:

كان ميثرا إلها فارسياً قديماً يمثل النور والحكمة وكان منافساً قويباً للمسيحية وبخاصة في النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي ".

انتشرت عبادة ميشرا في روما إبان عهد القياصرة واشتملت على كثير من العناصر التي تحجها إلى نفوس العسكريين.

يقول بلوتارك: وإن الرومانيين عرفوا هذه الديبانة لأول مرة عن طريق

الكهولة ويكون برش الماء على الجبهة أو غمس أي جزء من الجسم في الماء، وسو المعمودية
 أنها تمحو الخطية الأصلية في النفس وتلدها ثانية

انظر، أحمد شلي، مقارنة الأديان، المسيحية، مكتبة البهضة ١٩٧٨، ص ص م ١٦٩/١٦٨.

(\*) إلهة فارسية للحياة المقدسة وتتخذ سكناها بين النجوم وعهد إليها بالعناية والإشراف على الخلق، وانتشرت تلك العبادة في أرمينيا، وكابا دوكيا وبونتوس وبخاصة في ليديا. ولقد تشبهت أناهيته يسييلي أو ارتميس ومن هنا سميت وأناهينا الأم، Mater Anahita

انظر: «Anahita» انظر: وأبضاً و محموليا بوج كو بدر الساط العالم القديم ترجم قاحم لا عبد الحمل من العمال العالم القديم ترجم قاحم لا عبد الحمال العالم القديم ترجم قاحم لا عبد العمال العالم القديم ترجم قاحم لا عبد العمال العالم القديم ترجم قاحم لا عبد العمال العما

وأيضاً وصمويل نوح كريمر، أساطير العدالم القديم، ترجمة أحمد عبدالنحميد ومراجعة عبدالمتعم أبو بكر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤، ص ٢١٠.

F. Cumont, Op. Cit., P.69. (1)

Ibid., P.69. (Y)

B. Russell, A History of Western Philosophy, London, 1961, P.286.

القراصنة الصقليين الذين أخضعهم بومباي عام ٦٧ق. مع الله هذه الديانة يتمثل في شاب بهي الطلعة يلبس القبعة والرداء الفريجي ويركع فوق ثور ينقض على رقبته لينهشها الله وتتمثل مهمة هذا الإله في المحافظة على النظام الكوني والإنساني، فهو الإله الحاكم في والافستاء وكان يقال أحياناً إنه الشمس وإنه يشفع على الدوام لاتباعه عند أبيه ويحميهم ويشجعهم في كفاحهم الدائم للشر والكذب والدنس، وغيرها من أعمال أهريمان أمير الظلام. ويقول كهنته إن الناس كلهم سيحشرون لا محالة أمام مثرا ليحكم بينهم ثم تسلم الأرواح الدنسة إلى أهريمان لتعذب على يديه عذاباً أبدياً، أما الأرواح الطاهرة فترتفع إلى عالم السماء لتبقى في صحبة أهورا مزدا الله السماء لتبقى في صحبة أهورا مزدا الله الله المعاد التبقى في صحبة أهورا مزدا الله المعاد المعاد التبقى في صحبة أهورا مزدا الله المعاد المعاد التبقى في صحبة أهورا مزدا الله المعاد التبقى في صحبة أهورا مزدا الله المعاد المع

ولقد ارتبط ميثرا إلى الشمس بآلهة الطبيعة التي كان الإغريق والرومان يعرفونها، فإذا كانت ايزيس قد استطاعت أن تجتذب النساء والمواطنين المسالمين فإن ميثرا استطاع هو الآخر أن يجتذب الجنود والمغامرين ".

ولم يكتسب ميشرا أهميته إلا في عهد الأنطونيين حيث وضعوا ماركوس أوريليوس في الفاتيكان بجوار المكان الذي يوجد فيه القديس بطرس الآن<sup>(١)</sup>.

وقد انتقلت هذه العبادة مباشرة من فارس إلى إيطاليا وأخيراً إلى الغرب ومن أهم الأفكار الشرقية التي عرفت عن هذه الديانة الفارسية وبخاصة الزرادشتية فكرة الثنائية في الخير والشر، والتفرقة بين المادة والروح تلك الثنائية التي قدمت إلى كثير من العقول تفسيراً معقولاً لوجود الشر في العالم.

ولقد أثرت هذه الأفكار الشرقية في الفكرين الهلليني والهللينستي، فلم

Inge, Op. Cit., P.44. (1)

<sup>(</sup>٢) س. هارولد أ. بل، الهلينية في مصر، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) Cumont, Op. Cit., P.93. وانظر، بول ماسون أورسيل، الفلسفة في الشرق، ترجمة محمد يبوسف موسى، دار المعارف، ص ص ص ٩٧/٩٦.

Cumont, Op. Cit., P.142 ff. (1)

Inge, Op. Cit., P.44.

تعرف الهسينية أي إله للشر مثلما هو الحال في المزدكيسة "، واشتملت الأفلاطونية الجديدة على بعض هذه الأفكار الشرقية، وأمثلة ذلك دراسة فورفوريوس للشباطين والعفاريت والجن والتي تبدو كالزراد شتية "، تماماً".

كما تعتبر فكرة الجحيم في العصور الوسطى من أصل فارسي بالإضافة إلى أنها ذات أصل يهودي مسيحى.

ولقد اشتملت هذه الديانات السائدة في البحر المتوسط على طقوس خفبة تتخذ عادة صورة احتفالات تطهير وتضحية وتثبيت روحي تدور كلها حول موت الإله وبعثه فمثلا كان الأعضاء الجدد يدخلون في دين سيبيلي بوضعهم عراة في حفرة يذبح فوقها ثور فيسقط دم الحيوان الذبيح على الفرد فيطهره من خطاياه وأثامه ويهبه حياة روحية جديدة خالدة أبد الدهر".

## (٤) الإحياء الدبني:

أراد الامبراطور أوغسطس إحياء العاطفة الدينية التي اتخذت أشكالاً عـديدة منها التطلع إلى الآلهة الأوليمبيين والتحول تجاه الدين الداخلي والثيوصوفيا (٥٠٠٠)

(\*) أصحاب مزدك الذي ظهر في أيام قباذ والدانو شروان، وكان ينهي الناس عن المخالفة والمباغضة والقتاليب وتحكى عنه أنه أمر بقتل الأنفس ليخلصها من الشر ومزاج الظلمة. ومذهبه في الأصول والأركاء أنها ثبتة: الماء والأرض والنار ولما اختلطت حدث عنها مدبر الخير، ومدبر الشر؛ فما كان من صفوه فهو مدبر الخير، وما كان من كدرها فهو مدبر الشر، وهم فرق الكوذية وأبو مسلميه والماهانيه والاسبيدخامكية. انظر، الشهرستاني، الملل والنحل تحقيق عبدالعزير الوكيل عبد ٢ مؤسسة الحلي، ص ص ٢٥/٥٥.

انظر، الشهرستاني، المرجع نفسه، ص ص 1 عج٢٠٠.

Inge, Op. Cit., PP.44/45. (1)

Guignebert, C., Christianity Past & Present, P.71.

(\*\*\*) كان من نتيجة اختلاط الفلسفة اليونانية في نهاية المطاف بالروح الشرقية ان امتزج العلم "

<sup>(\*\*)</sup>أصحاب زرادشت بن بورشب الذي ظهر في زمان كشتاسب بن لهراست الملك، وأبوه كنان من الزيجة بن وأمه من الري وأسمها: دغويه. وكان لهم أنبياه وملوكاً: أولهم كيومرث وكان أول من ملك الأرض ويعده أوشهنك ابن فراوك، ونزل أرض الهند وبعده طمهورث وظهرت الصابئة في أول سنة من ملك وبعده أخوه جم الملك ثم بعده أنبياه وملوك، ومنهم منوجهر ونزل بابل وأقام بها. وقال زرادشت إن النور والظلمة أصلان متضادان وكذلك يزدان واهرمن وهما مبدأ موجودات العالم وحدثت التراكيب من امتزاجهما.

٥٤٥٥٥٥٥ والسحر والشعوذة كما ظهر دين الفترة الهللينية في صورة عقيدة الإنجاء مما كان له أبلغ الأثر في نفوس الجميع وشعورهم بالرغبة في الاتصال بالله بوسيلة أو بأخرى. ومن الملامح البارزة المميزة للدين في هذه الفترة هي اندماج المعتقدات الدينية، وسبب ذلك أن العقائد القديمة لم تكن كافية لاحتياجات العصر الأكثر تديناً والأرفع خلقا مما جعل من الصعوبة بمكان التوفيق بين المعتقدات الدينية المتضاربة والحركة الفلسفية لأن الفلسفة أصبحت آنذاك تعبيراً فكرياً عن الدين الشخصي (١٠).

ولقد تميزت الامبراطورية الرومانية بسيادة الاتجاه الشعبي حيث كان المانتيون(٥٠) παν (٥٥٥٠ الروماني مليئاً بالآلهة.

ويؤكد كل من بلنيوس الكبير Pliny the elder وبترونيوس Petronius الألهة الرومانية كانت آلهة هلامية ظلالية ليس لها أساطير خاصة بها، كما كانت روما مليئة بالكهان ذوي الألقاب القديمة والدخول الكافية لإقامة الولائم المترفة باستموار، وكان للنوادي والنقابات التجارية أسس دينية وكان الأعضاء من الأفراد يحضرون عرضاً كنسياً Church-Parade من وقت لأخر تشريفاً للإلهة التي كانت تقوم بدور الحماية لمهنهم الخاصة بهم، كما عمت التقوى بين العائلات وشغلت الطقوس الدينية على ذلك العهد مكاناً بارزاً وهاماً في الحياة الريفية التي وصفها بيتر Pater من بعد في كتابه الرئيسي وماريوس الأبيقوزي، كما كان تأليه الحاكم أو قرين الإمبراطور مسألة طبيعية في العالم المتحضر، وكان لكل رجل

انظر:

بالأساطير واختلط الفكر بالتصوف، وظهرت النزعات الاشراقية التي أصطلح العرف على تسميتها
 باسم والحكمة الإلهية، أو الثيرصوفيا ومن ثم لا تعد الفلسفة علماً تركيبياً أو نظرة كلية فحسب،
 بل أصبحت أيضاً وجداً صوفياً وانجذاباً دينياً.

انظر. زكريا ابراهيم، مشكلة الفلسفة، مكتبة مصر، ص ٣٤.

Inge, Op. Cit., P.36. (1)

<sup>(\*)</sup> هيكل مكرس لجميع الآلهة أو مدفن عظماء الأمة أو آلهة شعب ما. بنى هذا المعبد في -Cam وألحق به عدد من الحمامات والحدائق بواسطة اجريبا الامبراطور من ٢٧ إلى ٢٥ ق.م. وأعيد بناؤه في فترة حكم الامبراطور هادريان الذي احتفظ باسم اجريبا على افنرين المعبد، ثم أدخلت عليه تعديلات بواسطة الأباطرة سيتميوس وسيفيروس وكراكلا.

The Oxford Classical Dictionary, art «panthéon».

قرينه، ولكل امرأة (جونو)(\*) Juno، ويبلاحظ أن هذا الجانب من الفولكلور الروماني القديم كان مختلطاً بالأرواح والأشباح.

وإذا كنت المسيحية قد تأثرت بهذه المعتقدات الروحانية إلا أنها لم تعمل على تشجيع السحر والشعوذة، كما قاوم أفلوطين هذا الاتجاه الشعبي وكره هدا النوع من الخرافات والأساطير لكنه رغم ذلك فقد تأثر بها في النهاية ولم يستطع إنكارها أو حتى التخلص منها تماماً لأن الطبيعة عنده تعتبر نسيجاً من التعاطفات والانجذابات الغامضة، فقد يكون قرين الإنسان نفسه العليا أو ذاته الروحية المرابعة عنده العليا أو ذاته الروحية المرابعة عنده العليا أو ذاته الروحية المرابعة عنده العليا أو ذاته الروحية المرابعة المرا

ولقد لعبت فكرة الوسطاء دوراً كبيراً في عقيدة الرومان الدينية، فقد اعتبر ماكسيموس الصوري Maximus of Tyre الأرواح رسلاً ومفسرين بين السماء والأرض، أو بمعنى آخر وسطاء بين عالمي السماء والأرض كما اعتبرها كلسوس Celsus حكاماً عسكريين في المقاطعات الرومانية أو نواباً للحاكم الأعظم، كما أمن أفلوطين والمسيحية وكذا بامبليخوس وأبرقلس بفكرة الوسطاء لأنها تؤدي دوراً فلسفياً هاماً في العلو بالإنسان نحو العالم العقلى ".

### (٥) التوفيق بين المعتقدات الدينية المتعارضة:

صور قرائز كومونت F. Cumont حالة الفوضى في العالم القديم قبل قسطنطين بقوله: ولنفترض أن المؤمنين في أوربا الحديثة قد هجروا الكنائس المسيحية ليعبدوا الله والبراهما ليتبعوا تعاليم كونفوشيوس أو بوذا أو لتطبيق مبادىء الشنتو Shinto ولنتخيل أنه حدثت فوضى بين كل الأجناس في العالم وراح فقهاء العرب وعلماء الصين وكهنة البابان البوذيون ولاماوات التبت وعلماء الهندوس يبشرون بالجبرية وعبادة الأسلاف وتأليه الملوك وبالتشاؤم والخلاص عن

Ibid., P.38. (7)

<sup>(\*)</sup> ألهة رومانية قديمة ارتبطت عبادتها بعبادة الآلهة (هيرا) Hpa زوجة زيوس Zeus كبير الآلهة، وقد ارتبطت عبادتها بالجنس عند النساء ويقال إنها ملكة السماء في أساطير الرومان. The Oxford Classical Dictionary, art "juno" انظر: وأيضاً، لويس عوض، نصوص النقد الأدبي، اليونان، الجزء الأول، دار المعارف، ١٩٦٥، ص ٤٩٦.

Inge, Op. Cit., P.37. (1)

طريق الفناء. إنها فوضى يقوم فيها كل الكهنة ببإنشاء معابدهم ذات الأشكال الغريبة وممارسة الطقوس المختلفة فيها، ومثل هذا الحلم سوف يعطينا صورة دقيقة إلى حد ما للفوضى الدينية التي كانت سائدة في العالم القديم قبل حلول عهد قسطنطين، "ا.

واندمجت الآلهة الجديدة مع الآلهة القديمة في روما" وشاع بينها عنصر الاستعارة كما هو الحال في امتزاج الديانات والمعتقدات الكلدانية بالديانة الفارسية، واختفت الأديان الوثية جميعاً، وحوّل الفلاسفة الأساطير إلى قصص رمزية مما أتاح لهم فرصة التأمل والتفلسف وسيطر السحر والشعوذة على العلوم الطبية وبذلك وجد الدجالون سوقاً رائجة لسلعهم".

بعبارة أحرى، فقد تميزت هذه الفترة بسيادة الخرافات بجميع أنواعها بالإضافة إلى التنجيم الذي كان يقال عنه إنه ملك العلوم وأكثر الفنون قيمة وانتشرت السطحية بين الطبقات الدنيا والعليا على السواء وترك التنجيم شبه العلمي أثراً بالغاً في اللغات الحديثة لأنه ارتبط بالدين بطريقة جعلت الشك فيه ضرباً من ضروب عدم التقوى.

واستمر التنجيم باقياً رغم أنه لم يكن في ظل الدين كما اتخذ السحر صورة أخرى هي والفن الأسود، رغم المحاولات الجادة التي بذلت لقمع هذا الفن".

### (٦) عقائد عن الحياة الأخرى:

كان من أهم الملامح الدينية التي تمزيت بها تلك الفترة هي الإيمان بالخلود وكذلك الأشباح وبخاصة في القرن الثاني على ما يذكر جوفينال Juvenal، فقد آمن بلوتارك وديون وكاسيوس وبلنيوس الأصغر وسيوتونيوس بالروحانيات ". ولم تستطع الأفلاطونية الجديدة التقليل من هذا الإيمان نظراً

F. Cumont, Op. Cit., P.196, ff.

Dill, S., Roman Society from Nero to M. Aurelius, New York, 1956, P.435.

Cumont, Op. Cit., P.163.

Inge, Op. Cit., P.48.

(۲)

Ibid., PP.49/50.

Pliny, Nat. History, 7, PP.188/91.

لتأثرها بفكرة الشياطين والجن. ولقد تأثرت الفيثاغورية الجديدة بالديانة الأورد القديمة أتي تستهدف مراقبة النفس في هذه الحياة الدنيا استعداداً لحياة الحديدة والرغبة في التطهر والدخول المقدس في الدين كشرط أساسي للخلود الما سويعث الأرواح في أشكال دنيا أو عليا حسب حسنات أو سيئات الروح في السروالأرضية ومن الأمثلة الأساطير التي تتناول الأخرويات بصورة أوضح أسطير أدونيس Adonus وأوزيريس Osiris، وتهدف الأسطورة إلى تقوية الإيمال شواتكفير و تغفران والنجاة الأبدية بوسائل رمزية مقدسة.

ولقد بذل الفلاسفة جهداً كبيراً لمنع نظرياتهم من الانتشار بين عبامة النه واتخذت محاضراتهم وتعاليمهم طبابع السرية التبامة والتي ظهرت بوضوح مي مدرسة الاسكندرية المسيحية ().

### (٧) الإصلاح الخلقي:

تميزت الفلسفة بالتجاهها إلى الأخلاق للبحث عن سعادة الفرد في تلك الحقبة ونم يكن الإصلاح الخلقي أقبل وضوحاً من الإحياء البيني في عهد الامبراطورية حيث شاع اعتقاد مؤداه أن الإنسان خاطىء ويحتاج إلى نطاع وإصلاح خلقي والدليل على ذلك هو أن الطوائف الدينية في أغلب الأحياد كانت تركز على طهارة الحياة كشرط أساسى لعضويتها.

ولقد ظهر غنصر جديد في الأخلاق وكان الشكل الإغريقي المميز له مو مذهب الكلبين الذي أعيد أحيارة ككمال للمذهب الرواقي وكمنافس له أحياناً، وكان الكلبيون الجدد رهباناً متسولين يطلقون لحاهم ويرتدون عباءاتهم الخشنة، كما كان هناك تأثير متبادل بين الأفكار اليهودية والهلينية المتعلقة بالأخلاق وقد اجتمعت كل هذه الأفكار في المسيحية ثم تراجع العنصر اليهودي وتقدم العنصر الإغريقي. مثلاً تعتبر أخلاق كلمنت إغريقية رغم أنه كان مؤمناً ارثوذكسياً، أما أخلاق أمسروزو فهي رواقية وأخلاق أوغسطين أفلاطونية محدثة. ولعب المسيحية دوراً كبيراً في التأثير الخلقي وخاصة بين معتنقي الديانات الأخرى نقد المسيحية دوراً كبيراً في التأثير الخلقي وخاصة بين معتنقي الديانات الأخرى نقد

<sup>(1)</sup> 

<sup>11:</sup>ge, Op. Cit., P.54.

**<sup>(</sup>Y)** 

جعلت العلاقات الاجتماعية أكثر تعاطفاً وانتشاراً".

هذه هي أهم مظاهر الحياة الدينية في تلك الفترة، أما عن أهم الأحداث الدينية التي شهدها ذلك العصر فيمكن إجمالها فيما يلي:

# (١) اضطهاد الرومان للمسيحيين:

ظهرت المسيحية مع مولد الامبراطورية الرومانية في الجزء الأخير من القرن الأول ق. م وكان يعد ظهورها من اخطر أحداث التاريخ وأكثرها تأثيراً في سير الأحداث والحياة بكل مظاهرها المختلفة.

ويذكر يوسيبيوس أعظم مؤرخي الكنيسة الأولين في القرن الرابع الميلادي أن القديس مرقص كان أول المبشرين بها في الاسكندرية في أواسط القرن الأول الميلادي أ. ومن أكثر العوامل بعنا على الدهشة في نشأة المسيحية الأولى ازدياد أهمية الفقراء من الناس؛ أولئك الذين كان نصيبهم الاحتقار والهوان، فقد كان أقل الناس حظاً من النفوذ الاجتماعي هم أكثرهم أشراً في قيام تلك الشورة التي بدلت وجه العالم كله. ولم يقبل ذوو الشأن على تعاليم المسيحية إلا بعد ذلك وبالتدريج ٣٠.

ولقد لقيت المسيحية في عصرها الأول عنتاً شديـداً، فنكل بـأتباعهـا بعض الأباطرة وغيرهم من سواد الناس على غير ما جرى العرف من هذه الأونة(١٠).

أما عن أسباب الاضطهاد فتتلخص في أن الرومان اعتبروا المسيحية من فرق البديانة الموسوية اليهودية ولا سيما أن المسيحيين رفضوا مثل اليهود تأليه الامبراطور الروماني وعبادته ولكن لم يكد ينتهي القرن الأولى حتى اتضح الأمر

Inge, Op. Cit., P.69/69.

<sup>(</sup>٢) مصطفى العبادي، مصر من الاسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، ص ٢٧٦. Chadwick, H., The Early Church, London, 1968, P.24 ff.

<sup>(</sup>٣) جورج سارتون، العلم القديم والمدينة الحديثة، ترجمة عبدالحميد صبره، مكتبة النهضة المصرية ١٩٥٩، ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٤) توفيق الطويل، قصة الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، دار الفكر العربي، ١٩٤٧، ص ٤٤.

وظهرت القوارق واضحة بين الديانتين، لأن المسيحيين لم يؤمنوا باية عقيدة أخرى وأحدوا يجتمعون سراً لمباشرة طقوسهم الدينية كما رفضوا الخدمة في الجيش الروماني واتخذوا الأحد أول أيام الأسبوع ليكون ذات صفة دينية بدلاً من السبت عند اليهودا).

هكذا نظرت الحكومة الرومانية إلى المسيحيين واعتبرتهم فئة هدامة تهدد أوضاع الامبراطورية وكيانها بل وسلامتها.

ومن أولى الوثائق التي تصور لنا بداية عهد المسحيين بالاضطهاد تلك الرسالة التي أرسلها بليني الصغير إلى الامبراطور تراجان (١١٧/٩٨) يفيده فيها بأنه عفا عن جميع المشكوك في أمرهم بعد أن قبلوا تقديم القرابين لتمثال الامبراطور، في حين أعدم الذين امتتعوا عن فعل ذلك، وقد أجاب عليه الامبراطور تراجان معبراً عن استحسانه لتصرفه الامبراطور تراجان معبراً عن استحسانه لتصرفه الله المراطور الراجان معبراً عن استحسانه لتصرفه الله المراطور الراجان معبراً عن استحسانه لتصرفه الله المراطور الراجان المعلقة المراطور الراجان المعرائي المراطور الراجان المعرائي المراطور المر

والأن نعرض لاهم الاضطهادات التي لاقتها المسيحية إبان حكم الأباطرة الرومان وذلت على النحو التالى:

# أولاً ـ اضطهاد نيرون (٦٨/٦٤):

يعتبر اضطهاد نيرون أول اضطهادات الامبراطورية الرومانية للمسيحيين، ويرتبط به استشهاد رسولين من أعمدة الكنيسة هما: بطرس وبولس حسب التقليد الكنسي. وقد كانت السنوات الخمس الأولى من حكمه (٥٩/٥٤) فنرة مجيدة بفضل القيادة الحكيمة لمعلمه سينيكا Seneca لكن الفترة الباقية من حكمه فكانت شنيعة (١٠٠٠). وتعتبر أبشع حركات الاضطهاد التي عاناها المسيحيون في القرن الأول تلك التي أنزلها بهم ونيرون، الطاغية (٢٥م) فقد القي بعضهم للوحوش الضارية تنهش أجسامهم، كما طليت أجسام البعض الأخر بالقار

Hardy E.G., Studies in Roman History Vol.1, London, 1910, P.2. (۱)
Katz, S., The Decline of Tome & the Rise of Media Evat Europe, New
York, 1955, P.62.

<sup>(</sup>Y) انظر، سعيد عبدالفتاح عاشور، أوربا في العصور الوسطى، الجزء الأول، ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) الأنبا يؤانس، الاستشهاد في المسيحية، الطبعة الثالثة، ١٩٨١، ص ٥٥.

وأشعلت لتكون مصابيح عدد من الاحتفالات التي كان يقيمها نيرون في حدائق قصره (١).

ولقد تعددت جرائمه في القتل حتى أصبح مضرب الأمثال في الشر. قتل أخاه بريتانيكوس Britannicus وأمه أجربينا Agrippina وزوجته أوكتافيا Poppaea وبوبايا Poppaea وأستاذه ومعلمه سينيكا بالإضافة إلى العديد من الشخصيات الرومانية البارزة.

ومن التهم التي ارتكبها نيرون هي حادث إحراق روما، ولم يعط التاريخ أسباباً واضحة لهذا الحريق، لكن الشائعات التي ترددت وكتابات المؤرخين القدماء تشير كلها إلى أن نيرون هو الفاعل وأنه أراد أن يستمتع بمنظر طروادة أخرى تحترق ويشبع طموحه وجنونه في إعادة بناء روما على نسق أفخم ويسميها بمدينة نيرون ...

وقد بلغت كراهية نيرون للمسيحيين ذروتها في وسائله البشعة التي كان يعامل بها المسيحين وتمثلت في صلب بعضهم واف البعض الأخبر في جلود الحيوانات الضارية بالإضافة إلى إشعال النيران في المسيحيين والمسيحيات وتقديمهم طعاماً للنار العظيمة التي أشعلها سنة ٦.٤ كما سبقت الإشارة ٣.

# ثانياً ـ تراجان (۱۱۷/۹۸):

كان تراجان أول امبراطور أعلن أن المسيحية ديانة محرمة بالإضافة إلى أنه قد اهتم بإحياء التشريعات الصارمة ضد جميع الهيئات والجماعات السرية وسبقت الإشارة إلى أن الرسالة التي أرسلها بليني الصغير إلى الامبراطور تراجان كانت أولى الوثائق التي تصور لنا بداية عهد المسحيين بالاضطهاد. ولقد ذكر

<sup>(</sup>١) زكى شنوده، تاريخ الأقباط، الجزء الأول، ص ١٠١.

Cary, M., A History of Tome Down to the Reign of Constantin, London, وانسطر: 1954, P.531.

Schaff, Ph., History of the Christian Chruch, Vol.I, 5th. edit., Michigan, 1955, (7) P.378.

Cary M., Op. Cit., P.351.

بليني أن المسيحية حديث خرافة وانها تزداد انتشاراً وبالتالي أصبح لها سلطان على الناس، ولكي يضع حداً لهذا الانتشار حكم على كثيرين منهم بالموت وأرسل بعضاً آخر إلى المحكمة الامبراطورية بروما.

وقد تعرض المسيحيون لاضطهادات عنيفة في سوريا وفلسطين ومصر ووجه المتعصبون من اليهود اتهاماً لسمعان أسقف أورشليم وحكم عليه بالموت صلباً عام ١٠٧ كما حكم على اغناطيوس أسقف أنطاكية وأرسل إلى روما وألقى للوحوش الضارية في الكلوسيوم ١٠٠٠.

# ثالثاً \_ سيبتميوس سيفيروس (٢١١/١٩٣):

لم يضمر مقتا للمسيحيين لأسباب فكرية بل كان بالاطه يضم بعض المسيحيين ومنهم طبيبه الخاص ابروقلس.

تزوج من جوليا دومنا Julia Domna ابنة كبير كهنة افسس الوثني وأصدر مرسوماً عام ٢٠٢م يقضي بمنع المسيحيين من تبشير غيرهم وضم متنصرين جدد وبسبب هذا المرسوم حلت أشد الاضطهادات بالمؤمنين في مصر وشمالي أفريقيا، وكان ممن استشهدوا في الاسكندرية ليونيدس والد العلامة أوريجنيوس، وبوطامينا العذراء العفيفة، وباسيليوس الجندي وغيرهم":

# رابعاً \_ دیکیوس (۲٤٩/ ۲۵۱م):

أصدر ديكيوس مرسوماً عام ٢٥٠م وجهه لجميع حكام الأقاليم في أنجاء الامبراطورية ويقضي بضرورة إعادة ديانة الدولة الوثنية مهما كلفهم الأمر. وتكمن أهمية هذا المرسوم في أن ما ترتب عليه من اضطهاد يعتبر بحق أول اضطهاد شامل ساد كل أقاليم الامبراطورية بعد أن كان محلياً وبالتالي فقد قدم عدداً أكبر من الشهداء.

ومن بين الذين استشهدوا إبان هذا الاضطهاد القديس مرقوريوس المعروف

<sup>(</sup>١) أنظر، الأتبا يؤانس، مرجع سابق، ص ٧٠.

Schaff, Op.Cit., Vol. 11, PP.57/58.

«بأبي السيفين» وفابيانوس الروماني، وبابيلاس الأنطاكي بالإضافة إلى اسكندر الأورشليمين،

### خامساً \_ فالريان (۲۵۲/۲۹۹م):

استخدم تجربة جديدة لوقف تيار المسيحية المتدفق وذلك بنفي خدامها من الأكليروس والعلمانيين ومصادرة أملاكهم فضلاً عن تحريم الاجتماعات الدينية وزيارة المقابر.

أمر فالريان بأن يعدم رجال الأكليروس كما وأن يجرد المسيحيون من بين أعضاء مجلس الشيوخ والرجال البارزين والفرسان الرومان من ألقابهم وممتلكاتهم، فإذا أصروا على مسيحيتهم تبتر رؤوسهم، وأما صغار المواطنين ممن يعترفون بمسيحيتهم فمصيرهم أن يقبدوا بالسلاسل ويرسلوا للعمل في ضياع الأمبراطور. وكان من أهم شهداء ذلك الاضطهاد: سكتوس الثاني أسقف روما وكبريان أسقف قرطاجنة (الم

## سادساً \_ اضطهاد دقلديانوس وأعوانه (٢٨٤/٥٠٣م):

سجل القرن الشالث صوراً أخرى من أبشع ألوان التعذيب والاضطهاد للمسيحيين وذلك في عهد الامبراطور دقلديانوس، فقد أمر بهدم كنائس المسيحية وإعدام كتبها المقدسة وآثار آبائها.

واعتبر أن المسيحيين مدنسين سقطت حقوقهم المدنية وأمر بالقاء القبض على الكهان وسائر رجال الذين وإيقاع الأذى بهم ألواناً، ونفذت هذه التعليمات في جميع المناطق فامتلأت السجون بالمسيحيين واستشهد الكثيرون بعد أن مزقت أجسامهم بالسياط والمخالب الحديدية أو أحرقت بالنار أو قطعت إرباً أو طرحت للوحوش الضارية أو غير هذا من ألوان التعذيب وقد سمى عصره «بعصر الشهداء»".

Ibid., PP.60/61. (1)

Documents of the Christian Church, P.19.

Rostovtzeff, M., A History of Ancient World, Vol.2, PP.345/46. (۲) وانظر، ذكي شنودة، تاريخ الأقباط، الجزء الأول، ص ص ١١٠/١٠٨.

وأصدر دقلديانوس منشورين متلاحقين في مارس ٣٠٣ م يقضي أولهما بسجر جميع رؤب، لكنائس ويقضي ثانيهما بتعديبهم بقصد اضطرارهم لجحد الإيماد وكان القصد من هذه المنشورات هو القضاء على المسيحية ومحوها من الوجود

# سابعاً ـ التسامح وبدء نفوذ الكنيسة في روما:

كانت أسياسة الدينية التي انتهجتها الحكومة الرومانية تقوم على أساس مس التسامح. ولم يكن لنا أن نتوقع غير ذلك لأن هذه كانت نظرة الرومان العامة إلى المدين. ولقد ظهر مبدأ التسامح الديني الهليني الأصل الذي سارت عليه الحكومة الرومانية واضحاً جلياً في سياستها تجاه الديانية اليهودية، وورث الكنيسة المسيحية عن الديانة اليهودية هذا المنطق اليهودي الواعي الذي احترمته الحكومة الرومانية مثل تلك الروح السمحة العلية، كما لم يكن زهد المسيحيس في استخدم الغوة يقل بحال عن استنكار اليهودا"

## ثامناً .. اضطهاد ثيودوسيوس للملحدين:

شرع الامبراطور المسيحي المتعصب ثيودوسيوس في شن حملة تهدف إلى استئصال جميع الديانات غير المسيحية في الإمبراطورية الرومانية وللله صدر أول قانون نص على الإعدام عقوبة للملحدين في دستور تيودوسيوس وذلك قرابة عام ٣٩٥م والذي لم يطبق إلا على اتباع المذهب المانوي وهو أول قانون نصادف فيه لفظ امفتشي الإيمان أو رجال محكمة التفتيش أن وكان أعضاء تلك المحكمة من الرهبان وكانت وظيفتهم اكتشاف المخالفين في العقيدة، وتاريخ محكمة التفتيش هو تاريخ الاضطهاد الديني في أقسى صوره وقتل حرية الفكر بأبشع أداة ".

<sup>(</sup>١) ارتولد تويني، تاريخ الحضارة الهلينية، ترجمة رمزي جرجس، مراجعة محمد صقى خفاجة، مكتبة الأعجلو لمصرية ١٩٦٣، ص ص ٢٥٣/٣٥١

<sup>(</sup>٢) توفيق الطويل، مرجع سابق، ص ٥٦.

 <sup>(</sup>٣) زكي شنودة، تاريخ الأقباط، ص ١١٠ وانظر، أحمد شلبي: مقارنة الأديان، المسيحية، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة السادسة، ١٩٧٨ - ص ٧٤

## تاسعاً \_ تأييد قسطنطين للديانة المسيحية:

ولقد تغيرت الأحوال في مطلع القرن الرابع وذلك بظهور الامبراطور قسطنطين (٣١٣/٣٠٦م) الذي أصدر مراسم التسامح سنتي ٣١٣/٣١٦م والتي اعترف فيها رسمياً بالديانة المسيحية"، كما نقل هذا الامبراطور عاصمة الامبراطورية من روما القديمة على ضفاف نهر التيتر في ايطاليا إلى روما جديدة شيدها على ضفاف البسفور، وسرعان ما قويت المسيحية ورجحت كفتها فانقضت على أعدائها وتأسست الجمعيات الثورية باسم الدين وكان أشهرها جمعية والصليب المقدسه".

وأطلق قسطنطين اسمه على المدينة الجديدة فصارت القسطنطينية وافتتحها عام ٣٣٠ ووهبها للعذراء المقدسة.

هكذا تمتعت الكنيسة بالسلام آخر الأمر وانتصرت وانتهت الفترة المجيدة، فترة الصبر على الأذى والأيمان حتى الموت، وجاء الوقت اللذي عاشت في داخل الكنيسة المسيحية وثنية تطهرت من أسوأ أدرانها وان لم تتخلص من خرافاتها?.

# ب ـ مشكلة العلاقة بين الأب والابن:

شهدت المسيحية منذ أوائل عهدها خلافات مذهبية خطيرة كان لها أثر عظيم في تاريخ الشرق والغرب جميعاً". وكانت مشكلة تحديد العلاقة بين المسيح الابن والإله الأب من أهم المشكلات الكبرى التي قسمت المسيحيين وبالتالي العالم الروماني إلى فريقين أو معسكرين وأثارت البغضاء الديئية والسياسية بينهما لمدة قرنين من الزمان فلقد حدث خلاف عقائدي بين اثنين من

<sup>(</sup>١) سعيد عبدالفتاح عاشور، مرجع سابق، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) أحمد شلبي، مرجع سابق، أص ٧٤.

<sup>(</sup>٣) ول ديورانت، قصة الحضارة، جـ٣، وقيصر والمسيح، ترجمة محمد بدران، لجنة التأليف والترجمة والنشر، ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) جورج سارتون، العلم القديم والمدنية الحديثة، ترجمة عبدالحميد صبرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٩، ص ٢٠٩.

رجال الكبيسة بالاسكندرية حول تحديد العلاقة بين الأب والاس أحدهما بسمى أريوس ١٠١٨ و لاحر يسمى الناسيوس Athanasiu دهب البوس وهو كاهر سكدري منعب من الله واحد بالإطلاق قائم بلذاته فيأكر بدلك أبدية المسيح والوهيتة. وقرر أنه مخلوق وليس بإله، وكان يستهدف من وراد دلك إبعاد تهمه عدم التوحيد وعادة إلهين التي توحه للمسيحيين حال اعتقادهم مأن الأب والابر إلهان، وقد من كثير من المسيحيين برأى أريوس غير أن الامسراطور فسطنطين الرعج لهد الأمر وعقد لتنفيذه مجمع نبقية عام ٣٢٥م والذي كان يضم على ما يقال مائة وثمانية عشر اسقفاً حضروا من سائر أنحاء البلاد وقضت العقيدة البيقاوية برفص الأريوسية ولكن رغم ذلك فقد حطيت الاريوسية بتأييد شعبي كير وأيدها الأباطرة حتى سنة ٢٧٨م الهراكية وأيدها المراكلة وحتى سنة ٢٧٨م المراكلة وقبية المراكلة وقبية المراكلة والمراكلة والمراكلة والمراكلة والمراكلة والمراكلة والكن رغم ذلك المراكلة والمراكلة والمراكلة

أما السيوس فقال بأن فكرة الثالوث المقدس نحتم بأن يكول الابن مساوي للإله الأب تمام في كل شيء بحكم أنهما من عنصر واحد بعينه، هذا وإن كنان شخصين متميزين. وجدير بالذكر أن المذهب الأريوسي الذي يعد أتباعه من المبوحدين كنان يتفق ومنطق المثقفين لأنه أراد أن يقيم العقائد المسيحية على سأساس من المنطق والعقل، في حين كان المبذهب الأثناسيوسي وأتباعه من الثالوثيين، كنان يستقيم وتفكير عامة الناس الذين يحكمون عواطفهم قبل عقولهم، فضلاً عن أن معظم المفكرين والفلاسفة والأدباء والمثقفين عامة كانوا أريوسين موحدين، في حين كانت معظم الطبقات الوسطى والدنيا التي انتمى إليها رجال لدين من الاثناسيوسيين".

وقد توالت انعقادات المجامع المسكونية لفض الخلافات الدينية التي دارت بين الطوائف المسيحية حول طبيعة المسيح وما قد ينشأ من مشكلات أخرى، وكان من 'هم هده المجامع مجمع القسطنطينية عام ٣٨١م ومجمع أفسوس الأول سنة ٤٣١م ومجمع خلقيدونية سنة ٤٥١م ولقند كان مجمعا أفسوس الأول

<sup>(</sup>١) سعيد عبدالفتاح عاشور، مرجع سابق، ص ٥٦

 <sup>(</sup>۲) المرحع مسه. ص ۵۷ ولمزيد مى لإيضاح حول مسألة العلاقة بين الأب والابن راجع
 رأفت عبدالحميد، الدولة والكنيسة، الجزء الثاني اثناسيوس، مكتبة سعيد رأفت، ۱۹۸۰

وخلقيدونية أهم هذه المجامع في تفسير الأحداث الدينية في تلك الفترة. وانتهى المجمع الأول إلى تقرير فكرة مؤداها أن المسيح من طبيعة واحدة ومشيئة واحدة وأن العذراء ولدت إلها وتدعى لذلك أم الإله". أما المجمع الثاني وهو مجمع خلقيدونية فقد اتخذ المجتمعون قراراً يقول بالطبيعتين والمشيئتين ورفض ديستورس طلب الامبراطور الموافقة على هذا القرار، فنفاه الامبراطور بعيدا عن مصر حيث مات في منفاه، وقد ظل أقباط مصر حتى الآن يرفضون قرارات هذا المجمع ويدينون بالولاء لبطريرك الاسكندرية".

### ثالثاً \_ مظاهر الحركة الأدبية والفنية:

كانت الاسكندرية في عهد البطالمة بمعهدها ومكتبتها (٣٢٧/ ٣٠ ق. م) المركز الرئيسي للدراسات الأدبية والعلمية. واشتهرت اسكندرية البطالمة بالدراسات الأدبية وكان من شعراء العصر كاليماخوس البرقي والذي بفضله أصبحت المكتبة بنظامها الدقيق تقدم أعظم التسهيلات لأساتذة جامعة الاسكندرية وطلابها، كما كان ثيوكريتس السيراكوزي أعظم شعراء الاسكندرية وقيل إنه كان شاعر البلاط في عصر بطليموس فيلادلفوس وظهرت بعض الشخصيات الأعرى مثل أبوللونيوس الرودسي ولوكوفرون الخالكي واسكندر الايتولي وكثير غيرهم تركوا أوطانهم الأصلية وجاءوا إلى بلاط البطالمة سعياً وراء المجد والشهر وطمعناً في العطاء. وكان الشعر في ذلك العصر يدل على سعة اطلاع كبيرة ويتميز بالأصالة والإجادة الفنية كما امتلاً بتلميحات خفية إلى الأساطير المحلية (القياني ومراكزه بالإضافة إلى روما مما أدى إلى ظهور أدباء وشعراء لاتينيون اليوناني ومراكزه بالإضافة إلى روما مما أدى إلى ظهور أدباء وشعراء لاتينيون متاثرون باتجاهات الأدب السكندري ويلغ هذا التأثير ذروته على روما إبان عصر كليوباترا.

ويلاحظ أن هذا الطابع الأدبي الممينز لاسكندرية البطالمة لم نجد لــه أثراً

<sup>(</sup>١) انظر، زكي شنودة، تاريخ الأقباط، الجزء الأول، القامرة، ١٩٦٧، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه، ص ص ١٧٧/١٧٦.

Bevan 3., A History of Egypt Under the Ptolemic Dynasty, London, 1927, P.360. (7)

في العصر الروماني، فلم يحظ الأدب باهتمام الرومان وذلك لعدم وجود القصر الملكي البصمي في الاسكندرية والذي أفقد الشعراء التشجيع الكافي لبعث الملكي البصمي أن الأول الميلادي الهامهم "، وشهر إنتاج متوارث عن النصف الأول من القرن الأول الميلادي بعص كتابات دبية عن علاقيات حب نشأت بين (نينوس) Ninus واسميراميس، مدونه على قبطعة من البرى، وبعض أشعار تعرف بالأثيوبيات الخالفودور Heliodore كتبها في صعيد مصر".

ولقد تأخر الشعر تأخراً واضحاً وانعدم فيه التجديد ومما يعرف عن هذا العصر أن كتابه كانوا من غير السكندريين نذكر منهم دنيس السكندري الذي نظم بعض الحقائق الجغرافية في قالب شعري، كما وصف نقلاً عن بطليموس أرض ليبيا وبقيت هذه لمنصومة حتى نقلها إلى الشر اللاتيني أفينوس Avicnus و«برسين» وبقيت هذه لمنصومة حتى نقلها إلى الشر اللاتيني أفينوس Priscien و«برسين» ومعاصره بامقيلوس الذي الف معجماً للكلمات الغامضة في تسع وخمسين لفافة. وظهر أيضاً «ارستونيكوس» Aristonicos الذي على هومر، كما كان هناك ثيون الذي كتب تعليقات عن بعض المؤلفين القدماء ووضع مؤلفاً عن فن الكتابة ما زال موجوداً حتى الآن وعاصره كذلك شخص هو أبوللونيوس دوسكولوس الذي نقح القواعد اليونانية التي وضع أصولها ديونوسوس التراقي، وساهم أبوللونيوس أيضاً مساهمة فعالة في تطوير القواعد المتعلقة بعلم النحو. وظهر في تلك الفترة من القرن الأول الميلادي وحتى القرن الرابع بعض الشخصيات مثل فاليرس من القرن الأول الميلادي ووضع معجماً عن خطباء اتيكا، وكتب جوليوس بولكس مؤلفاً تضمن قدراً كبيراً من المعلومات الشائعة عن الكلمات والعبارات الاستيكية مناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني «كما تناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني «كما تناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني «كما تناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني «كما تناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني «كما تناول هيفاستيون السكندري أحسن مؤلف عن أوزان الشعر اليوناني»

ولقد ظلت الاسكندرية محتفظة بمكانتها في عالم الفن فلم يهبط بها فن

Bevan, Op. Cit., P.362.

<sup>(</sup>١) انظر، مصطفى العبادي، مرجع سابق، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) ابراهيم جمعة، مرجع سابق، ص ٨٧.

<sup>(</sup>۳) وانظر، ابراهیم جمعة، مرجم سابق، ص ص ۸۱/۸۸.

العمارة ولم تفارقها مهارة أهلها في صباعة المرمر وفن التصوير وصناعة الفسيفساء الزحاجية، وظل الأقباط على الأرجح هم الأيدي العاملة حتى أدرك الإسلام البلاد وحينئد ساهموا في رحرفة المساجيد التي ازدايت بها القياهرة منيد العصر الطولوبي، وهكذا كان الفن السكندري مقدمة لبعض فنون القرون التوسطى الإسلامية في مصر، وازدهرت صناعه التورق بالاسكندرية وحدق السكندريون فن تصوير الكتب وزخرفتها وإيضاحها بالرسوم الدقيقة واستعانت المسيحية بهذه الصناعة على شرح عقائدها، كما ازدهرت صناعة الزجاج والسفى والمنسوجات الحريوبة والكتانية وعرفت المدينة بطوازها الخباص في العصر البيزنطي".

وهكذا ظلت الاسكندرية بمتحفها ومكتبتها أهم مركز للدراسات الأدبية والفلسفية والفنية والعلمية، تلك الدراسات التي تطورت بفضل رعايا البلاط الملكي البطلمي وأصبحت علوما توفر عليها علماء متخصصون ووراقون ينسخون الكتب لنشرها في العالم اليوناني آنذاك ومترجمون ينقلونها إلى اللغات الأجنية غير اليونانية".

هذه إذن أهم مظاهر الحياة العلمية والدينية والفكرية من أدب وفن وفلسفة والتي عرفت في الاسكندرية، أما تفاصيل تلك المنظاهر فسنعرضها في الفصول القادمة من البحث.

<sup>(</sup>۱) ابراهیم جمعة، مرجع سابق، ص ص ۱۱۰/۲۰۹

<sup>(</sup>٢) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣١٧

الفصل الثالث فلسفة فيلون الإسكندرى ومحاولة التوفيق بين الدين اليهودي والفلسفة اليونانية

# أولا \_ الصراع بين اليمودية والفاسفة الإغربقية،

عاش اليهود في عصر البطالة حياة مكرمة ولم يضطهدوا باسم الدين وترجمت التوراة زمن بطليموس فيلادلغوس إلى اليونانية ونشطت الحركة الفكرية بينهم وإستطاع فيلون أن يقدم نظرية فلسفية عن فكرة اللوغوس، وكانت هذه في الواقع فترة رخاء نعم بها اليهود في مصر إن قورنت بحالة اليهود في البلاد الأخرى أو في مصر أو في العصور السابقة، على عصر البطالمة، أما في العصر الهللينستي نقد إنتعش اليهود وخاصة في فلسطين وتأثروا بالحضارة الإغريقية ويخاصة في حكم انتيوخوس ابفانوس (١٧٥ ق. م/١٦٤ م) الذي أراد أن يدخل الألهة اليونانية إلى فلسطين وأخذ يدعو للثقافة الإغريقية ويروج لها، ولما تأسست الإسكندرية أقام بها كثير منهم واستطاعوا أن ينعموا بمظاهر الحفارة اليونانية بل نسوا العبرية وإتخذوا اليونانية لغة لهم ومن هنا ظهرت الحاجة إلى ترجمة العهد القديم إلى اللغة اليونانية لغة لهم ومن هنا ظهرت الحاجة إلى ترجمة العهد القديم إلى اللغة اليونانية، وهو زعيم مدرمة السكندري اشهر فلاسفة اليهود في القرن الأول الميلادي، وهو زعيم مدرمة فكرية أنشاها في الإسكندرية جمعت بين التوحيد اليهودي وفليفة أفلاطون، وما

<sup>(</sup>١) مُورة حلمي مطوء الفلسفة عند اليونان، ص ص ١٩٨٧/٢٨٦.

وصلنا من كتاباته يلقى ضوءاً ساطعاً على روح دلك العصر مما كان فيه من صواع بين اليهودية والوثنية، وبين المسيحية والفلسفة الأغريقية

# فيلون الإسكندري (٣٠ ق.م/٥٥م)

يعتبر فيلون الإسكندري أكبر ممثل للفكر اليهودي المثقف باليونانية في ذلك العصر، ولد بالإسكندرية حوالي ٣٠ ق.م من أسره يهودية عريقة الحسب والنسب ١١ وكان كبير المنزلة بين أبناء جنسه البهودي كما كان على علم ودراية تامة باليهودية والفلسفة الأغريقية، وبرغم أننا لا نكاد نعرف شيئًا عن حياته، إلا أن ما كان يبذكر عنه أنه أرسل على وفد إلى الأمبراطور كاليجولا Caligula يلتمس منه العدالة لبني جنسه من اليهبود الذين كانوا يعاملون في ذلك الوقت معاملة قاسية (ا). درس فيلون الفلسفة اليونانية وشائر الفلسفات التي كبانت تموج، مها الإسكندرية في عصره وكان يلقب بأفلاطون اليهبود لأن فلسفته قيامت على فلسفة افلاطون والمذاهب الأفلاطونية بصفة عامة فضلا عن تأثرها ببعض الافكار الشرقية القديمة ومن ثم كان لفاسفته أثر كبير في الأفلاطونية الجديدة والأدب المسيحي ١٨٠ نشأ فيلون في جو ديني فكان شديد الوفاء لشعبه ولكنه أعجب بالفلسقة الأغريقية فجعل هدفه في الحياة هو محاولة التوفيق بين الكتاب المقدس وعادات اليهود من جهة، والأراء اليونانية وبخاصة فلسفة أفلاطون من جهة أخرى، ولكي يصل إلى غرضه هذا لجا إلى المبدأ القائل أن جميم الحادثات والأخلاق والعقائد والشرائع المنصوص عليها في العهد القديم ذات معنيين أحدهما مجازي والأخر حرفي وانها ترمز إلى حقائق أخلاقية أو فلسفية، وكان في وسعه بهذه الطريقة أن يبرهن على صحة أي شيء يريد البرهنة على صحته، وكان يكتب باللغة العبرية بأسلوب لا بأس به ولكن أسلوبه في اليونانية بلغ من الجودة حدا جعل المعجبين به يقولون (إن أفلاطون كان يكتب كما

Horatio. W., Dresser, A History of Ancient & Medieval Philosophy, P.179.

Harry A Wolfson, Philo Judaeus, in the Encyclopaedia of Philosophy, Vol.6, New York, (7) 1972. P.151

<sup>(</sup>٣) إميل برييه، الأراء الدينية والفلسفية لفيلون الإسكندري، ترجمة محمد يوسف موسى، مطبعة الحلبي، ١٩٥٤، ص ١

يكتب فيلون الدين اليهبودي والفلسمة عماولة للتوفيق بين الدين اليهبودي والفلسمة اليونانية (١٠)، وتميزت بإستعمال التأويل الرمزي والمجازي للتوراة وقبد عرف هند. التأويل في المسيحية والإسلام إذ ساد الإعتقاد بأن الكنب السماوية إنما تخاطب الناس جميعاً العامة مهم والخاصة ولهذا فهي تلجا إلى الرموز تقرب به الحقائق لفهم الناس فيقنع العامة بظاهر النصوص، أما الخاصة فيأخذون بتأويــل المعاني ٣٠. ولقد دون فيلون بعض الكتب الفلسفية البحتة مشل كتاب وفي دواء العالم، وأخر وفي العناية، (١٠). ويمكن إجمال مذهبه الفلسفي فيما يلي:

# (١) التأويلي المرمزي أن السجاري:

وجدت طرينة التأريل الومزي أو المجازي في عصد فيلون وشدر استخدامها في العالم الأغريفي حيث طبقت على الأساطير البونانية والقصائد الهومرية (١٠)، وكانت الرواقية عي التي استعملت هذه الطريقة منذ بدء قيام إله وبخاصة في تفسيرها نقصص المشولوجيا اليونانية وآلهة الدين الشعبي . واستعمل فيلون الإسكندري هذه الطريقة لتأويل قصص التوراة ذلك أنه من أغراض المجاز الأساسية تحويل أشخاص قصص التوراة إلى نحو حسن أو سيء من أنحاء وجود النفس، وعلى ذلك نرى قصصاً لا يمكن تفسيرها إن احدات حرفيا ولكنها تجد معناها الواضح حينما تدار فتجعل قصصا داخليا لحالات النفس، فقصة الخليقة أو التكوين من مبدئها حتى ظهور موسى تمثل لنا تقلب أو تبدل النفس الإنسانية وهي في أول الأمر غير مكترثة بالأخلاق ثم ملتفة ثانياً حول الرذيلة وأخيرا حينما لا تكون الرذيلة غير قبابلة للشفياء راجعية تبديجيا إلى الفضيلة. وفي هذه القصة نجد أن كل موحلة ممثلة بشخصية فآدم (وهو النفس التي لا إلى الفضيلة ولا إلى الرذيلة) نواه يخرج من هذه الحالة بالإحساس (حواء) وهذه بدورها تغويها اللذة والسرور (الحية) وبهلذا تلد النفس العجب

Graetz A., History of the Jews, Vol.11, Phila. 1891, PP.185/86.

<sup>(1)</sup> opleston, S.J., A History of Philos., Vol.1, Greece & Rome, New york, 1962, PP. 219/20. (Y)

<sup>(</sup>۲) أميرة حلمي نظر، مرجم سابق، ص ۲۸۸.

<sup>(</sup>٤) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٤٨.

i Gomperz, Les Penseurs de la Grèce, III, P.S.

(قابيل) مع كل ما يتبع ذلك من سوء، ومن ثم نجد الخير (هابيل) يخرج من النفس ويبتعد عنها، ثم أخيراً تموت في الحياة الأخلاقية، ولكن حينما لا بكون الشرغير قابل للشفاء فإن بذور الخير التي في النفس يمكن أن تنمو بسبب الأمل والرجاء (أينوس) والندم (إدريس) ليتهي الأمر بالعدالة (نوح)، ثم بالتطهر التام رغم السقوط أو الإنتكاس المتكرر (الطوفان)(١). ولقد استخدم فيلون طريقة التاويل الرمزي في وصفه لرحلة النفس وعودتها إلى مقام الألوهية حيث يشبهها بالكاهن الأعظم والذي يخلع رداءه قبل أن يدخل إلى قدس الأقداس، ، وإذا نظرنا في عبارة فيلون بعين فاحصة سنجد أن دخول الكاهن الأعظم اليهودي إلى. قدس الاقداس يرمز به إلى وصول النفس إلى العالم المعقول، كذلك فعندما يخلع الكاهن رداءه، فهذا يعنى أن النفس قد جردت نفسها من صفاتها الأرضية، وعلى أية حال، فإن القصة كلها رمزية وهن ترمنز إلى التجربة الصوفية (المرابع عردة النافيل في حديثه عن طريق عودة النفس إلى الله ووسيلتها إلى معرفته فيقول بأن هناك طرقاً ثلاثاً هي(٣): أولاً: المجاهدة والزهد وهو طريق المبريدين وينزمز لهنا بيعقوب، والثنانية تعتمد على الدراسة والتعليم ويسرمز لها بإبراهيم، أما الثالثة فهي أعلى الطرق، طريق الأنبياء والكاملين فيتم بهبة الهية أو نعمة الهية وهو طريق إسحاق، هذه إذن أمثلة توضح استعمال فيلون السكندري لطريقة التأويل الرمزي لنصوص الكتاب المقدس وهي طريقة لجأ اليها فيلون وكما يذكر إميل بربيه لكي يجعل الشريعة اليهودية شريعة عامة لا تختص بمكان دون مكان أو زمان دون زمان (١٠).

## (٢) الوجود:

ان تصور فيلون للوجود مزيج من العقيدة اليهودية والفلسفة الإغريقية، فالله هو نقطة البداية في مذهب فيلون ويصف بعدة صفات أهمها أن الله مفارق للمالم، خالق له معنى به، وهو العلة الأولى الأكثر سموا والمتجلى في كل

<sup>(</sup>١) إميل برييه، الأراء الدبنية والفلسفية لفيلون الإسكندري، ص ص ٣٠/٦٩.

E.R. Dodos. Pagan & Christian in an Age of Anxiety (New York 1970) p.95.

<sup>(</sup>٣) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ص ٢٨٩/٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) إميل بريب، مرجع سابق، ص ٩٩.

الرجود والمدرك لكل الأشياء وهو اللامتناهي في مقابل المتناهي والذي يعرف بطريقة سلبية، كما أن الله وجود خالص وحر يحوي في ذاته كل الأشياء، أبدى، موجود بذاته بينما يحمل عليه الكون أو العالم وأنه الضيء الأبدى الخالد(١) فالله عند فيلون كامل بذاته ومكتف بذاته، ثابت وغير قابل للتغيير ولا يحتاج إلى شيء آخ على الإطلاق ولهـذا فإن كـل الأشياء تنتمي إليـه ولكنه لا ينتمي لأي شيء على الإطلاق"؛ ويتنابع فيلون الإسكندري أفلاطون في تسميته الله بشمس الشمس والشمس المعقولة، وأيضاً في قوله أن الله صنع العالم بمحض خيريته ولكنه يجاوز جميع فلاسفة اليونان فيقول: ولو أراد الله أن يدين الناس بلا رحمة لقضى عليهم بالهلاك لأن أحدا منهم لا يستطيع بنفسه أن يجري شوطه كاملا دون أن يسقط ولو عن غير قصد، لذا يجمع الله الرحمة إلى العدالة لكي يخلص الناس وهو لا يرحم بعد الإدانه ولكنه يدين بعد الرحمة، لأن الرحمة عنده سابقة على العدالة ١١٥، والله من تناحية أخرى لنه كل خصائص الحكيم الرواقي وسماته، فاقه هو الحكيم الوحيد أو المنفرد وهو أيضاً زعيم أكبر مدينة ألا وهي الكون، المدبر، الربان، القائد، الحاكم، القاضي للعالم كله (). ويسرى فيلون ان إبراهيم وإسحق ويعقوبهي مصادرنا الثلاثة لمعرفة الله وهو العالم والطبيعة والزهد ويدلك نستطيع أن نصل إلى معرفة الله بالنظر في مصنوعاته ولكن هذه المعرفة ناقصة جداً ولذلك لا بد من متوسطات بين الإنسان والله ذلك لأن النفس لا تستطيع أن تصل إلى الله دفعة واحدة فيلزمها أن تتدرج في صعودها إليه بإعتبار أن غاية النفس هي الوصول إلى الله والإتحاد به (٠).

أما من ناحية الخلق فيذكر فيلون أن الله خلق العالم المعقول من العدم والنفوس الإنسانية قد ولدها الله كما يلد العقل أفكاره، أما العالم المحسوس فقد

C.Bigg. The Christian Platonists of Alexandria, P.26.

Inge. The Philosophy of Plotinus, Vol.1, P. 97.

<sup>(</sup>۱) وانظر ـ

J.Drummond Philo Judaeus, London, 1888, Vol. 11,P.48 (Y)

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ص ٢٥٠/٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) إميل برييه، مرجع سابق، ص ص ١١٠/١٠٨.

<sup>(</sup>٥) يوسف كرم، مرجّع سابق، ص ٢١٩.

وجد نتيجة تنظيم الله لمادة سابقة قد أوجدتها من قبل الكائنات الوسيطة متأثراً في ذلك بأفلاطون، ففي نظر فيلون ثمة مخلوقين: مادة العالم وهي سابقة على وجوده وقد خلقت من العدم ثم العالم وقد خلق من المادة السابقة، والعالم في نظر فيلون مخلوق طبقاً للإرادة الإلهية (۱).

ولقد أوضح فيلون أن خلق العالم عمل إرادي وليس عملاً إضطراريا، فالله قد خلق العالم بطيبته وفضله وإنه يستطيع عمل الأضداد ولكنه أراد ما هو خير وان خير الموجودات فقط عي التي يمكن أن توجد عن الله مباشرة وعن الكائن الأخر الذي يعتبر وسيطاً له، أما الكائنات الأخرى فيلا تكون عن الآله مباشرة ولكن عن كائنات عتمسطة أدني سنه، فيالفكرة التي أدخلها فيلون في فليفته ليست هي فكرة الخلق أو الإيجاد عن عدم، ولكن فكرة الإيجاد على درجات مختلفة وعن طريق وسطاء بينه وبين العالم (١)، ولقد دعا فيلاسفة اليهود هؤلاء الوسطاء آلهة وأبطالاً ودعاهم موسى ملائكة أو رسلا (١) فكان أكثر توفيقاً إذ أنهم يبلغون أوامر الله إلى أبنائه ويحملون صلوات الأبناء إلى الله (١).

اما عن تصور فيلون للنفس فكان يعتمد على محاورات أفلاطون، فلقد ميز بين نوعين من النفوس أحدهما: نفوس عاقلة وأخرى غير عاقلة، غير أنه يختلف مع أفلاطون في تصوره لخلود النفس، فالخلود عند فيلون يعد نعمة الهية حيث تكون النفس هبة وهبها الله للإنسان بالإرادة والقوة الإلهية، وعلى ذلك فالله قادر على أن يبيد هذه النفس إذا تدنست وهبطت إلى العالم الأرض ".

### (٣) اللوغوس:

يرى فيلون أن الوسطاء طبقات: الوسيط الأول هو اللوغوس  $\lambda$ οΥος يرى فيلون أن الوسطاء طبقات: الوسيط الأول هو اللوغوس  $\dot{\Pi}$ θεία  $\dot{\Omega}$ ονία الكلمة ابن الله نموذج العالم ويليه الحكمة الإلهية  $\dot{\Omega}$   $\dot{\Omega}$ 

(0)

Harry A. Wolfson, Op.Cit., P.152

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) إميل بربيه، مرجع سابق، ص ص ۱۲۰/۱۱۸..

Harry A. Wolfson Op.Cit., 152.

**<sup>(</sup>**1)

<sup>(</sup>٤) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٥٠.

Harry A Wollson, Op Cit., P.153

وجن سرية أو هوائية تنصد الأوامر الإلهية» وهنده الطلبيقي تعتبىر بمثاسة راطة أو وسياطة مين الله والعيالم، وتحتل موقعاً متوسطاً بين الله الخالق و عالم مخلوق الله ولقيد تطورت فكرة اللوغوس كايس المعمد اليوسالة والبهود وعند فيلون والمسيحية أيضاء فهرقليطس قنديما فبال باللوعيوس أنأج أساس أنه القوة العاقلة المنشة في جميع أنحاء الكون ويعمى بــه الروح الأيها المام الظاهر أثره في الوجود الخارجي برمته من حياة وصيرورة وكونَ واستَعَمَّالُـ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مبدأ الحية والإرادة الإلهية التي يخضع لهيا كل منا في الـوجـود، وتعني كلمة ا لوغوس في فلسعة انكساغوراس العقل الإلهي (السوس) Vous وهو بمناية الصوة المدبرة للكون أو الواسطة بين الذات الإلهية والعالم، كما أخد اللوطوس عند ا الرواقيين معى العقل الفعال أو الإيجابي المدر للكون أو العقل الكاهما الدايعا يمد العقور الحرثية بكل ما فيها من نطق وعلم. ولقيد ميز الرواميول بين العقل الكامل أو تعقل بالقوة وبين العقل الظاهر أو العقل بالفعل ومن ثم المستخيطة الما التمييز أثره الكبير على كل من الفلسفتين اليهبودية والمسيحية تم المناه المتعمد الإسلام الله ولقد استخدمت كلمة لوغوس في الفلسفة اليهودية القديمة ملته على كلمة الله لتي من أهم آثارها الخلق Creation وعندما امتزجت اليهودية بالفلالية الإغريقية أصبح معناهما العقل الإلهي، وبدلك يصف فلاسفة اليه ود كلمة الله أنها حافظة للكون مدبرة له وبأنها مصدر الوحي والنبوة ومصدر الشرائع برولقها شمار إليها اليهود تحت اسم (مموا) Memra التي لزمت عنها وفقاً للعظام المقديم فكار الخلق واوحي والعناية، ولقد وصفها فيلون باوصاف متعددهما فسلطها البرزخ أو الواسطة بين الله والعالم، الموجود الذي خلق آدم على اصبوراته، حقيقة الحقائق والشفيع والإمام الأعظم وكلها نجد لها مقابل في النظريات الإسلامية وبخاصة عند محي الدين بن عربي(١). (1) land

ولقد تأثر فيلون الإسكندري في تفسيره للوغوس بالمذاهب السابقة غُليه

<sup>(</sup>۱) یوسف کرم، مرجع سابق، ص ۲۵۰

Drumment, Op.Cit Vol.11. P 116

<sup>(</sup>Y)

Encyclopaedia of Religion & Ethics, Art «Logos» Vol 6 p 717 انظر (۲)

<sup>(</sup>٤) أبو أحلا عميمي، ونظريات الإسلاميين في الكلمة، مجلة كلية الأداب، جامعة القاهرة، الشَّجلد الثاني، العدد الأول، ص ص ٢٣/٣٤

فعن هرقليطس أخد الفكرة القبائلة بأن اللوغوس قانون الأضداد الذي يكسبها توازنا وإنسجاما ووحدة وبذلك جعل اللوغوس بمثابة قاسم أي بواسطته يقسم الله الكاتنات فبميز بعضها عن بعض ويحفظ في الوقت ذاته النسب الثابنة بينها الله عما تأثر فيلون بنظرية الصور الأفلاطونية ويتضح ذلك من قبوله أنه لكي يقوم اللوغوس بمهمته الرئيسية فيجب ألا يكون قوة مادية بل قبوة عاقلة ومعقبولة ولهذا تجد فيلون في نهاية المطاف يحيل اللوغوس الرواقي إلى معقول أفلاطوني ١٠٠٠ كذلك تأثر فيلون بالمذهب الفيثاغوري المحدث القائل بأن العالم ينقسم إلى سبعة أشياء أولها السماء وأحرها النور ولكنه استبدل بهذا النور اللوغوس، فاللوغوس هو القوة السابعة المتوسطة بين الله وبين العالم أو الكون الله عن فيلون متأثراً في ذلك بالرواقية، بين نوعين من اللوغوس، أحدهما اللوغوس القائم في عالم العقل وهو بمثابة الفكر أو التصور ويقوم في العالم المعقول ويظهر في الرجل الحكيم ويصفه بالثبات والدوام، والأخر هو اللوغوس المتلفظ به وهو الذي يصدر عن العقل ويقوم في العالم المحسوس أو المادي (٥٠). واللوغوس هو المبدأ الأول للعالم والمدبير له وهو العالم المعقول ونموذج الخليقة والعقل الإنساني، وهو وسيط με6ιΤης بإعتباره جوهر أقل من الله مثلًه في ذلك مثل الملائكة أو إحدى القوى الإلهية ومن أسمائه أيضاً الإنسان الإلهي، أدم إلسماوي، شفيع البشرية وصورة الله، وعمل الله، وسفير الله ٥٠٠.

وتشبه نظرية فيلون عن اللوغوس نظرية نومينيوس الذي يمثل الافلاطونية الجديدة في سوريا، في خلق العالم لأنه جعل العالم ليس من صنع الإله الأعظم وإنما من صنع الإبن. ويرى فيلون أن اللوغوس الإلهي هو الذي يربط أجزاء العالم المختلفة، فليس هو القوة الخالفة وحسب ولكنه القوة الحاكمة وصاحب السيادة، ففيلون إذن غامض في نظريته عن اللوغوس فتارة يعتبره كائنا

<sup>(</sup>۱) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ۲۸۹.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوي، خريف الفكر البوناتي، ص ص ٩٩/٩٨.

<sup>(</sup>٣) إميل بريه، مرجع سابق، ص ١٣١.

John, M., Rist, The Road to Reality, (Cambridge 1967), P.100.

<sup>(</sup>٥) رشدي حنا عبد السيد، فلسفة اللوغوس، الطبعة الأولى، الجزء الأول، رابطة خريجي الكلية الأكليركية للأقباط الأرثوذكس، ١٩٨٤، ص ص ٤٨/٤٦.

قائماً بذاته منميراً عن الله، وتارة أحرى يجعله مجرد قوة من قوى الله المتنوعة أو صفة من صفاته

ونخلص من ذلك كله إلى أن الأوصاف التي أطلقهما فيلون على اللوغوس كلها أقرب إلى المجاز الخيالي أو الشعري أكثر منها حقيقة عقبائدية مسقة في ذلك مع ما جاء في اللاهوت اليهودي". كما أنه لم يصل إلى حل حاسم يفيده في معرَّفة إن كان اللوغوس الإلهي هو كائن قائم بذاته متميز عن الله أو هو العقل الإلهى أو قوة من قوى الله أو صفة من صفاته، ولكن يبدو لنــا أن اللوغوس عنــده هو اللوغوس عند الرواقيين أصحاب الرواق القديم وكل ما هنالك من فارق ار اللوغوس عند فيلون غبر جسمي٣.

ولقد أصبح للوغوس في المسيحية هو ابن الله وصورته أو الروح المتغلغلة في الكون أو العالم والواسطة في خلق العالم وتشخصت الكلمة في صورة المسيح، فبالإبن وعن الإبن وفي الإبن ظهر كيل شيء، إنه أول الموجودات ويكاد يتفق مفهوم اللوغوس في وإنجيل يـوحناه٬٠٠ مـم ما ذكـره عنهـا فيلون إذا استثنينا أن يوحنا يعنى بالكلمة الأقنوم الثاني أو المسيح، بينما يطلقها فيلون ولا يحصر مدلولها في شخص بعينه ولا يتصورها متجسدة في إنسان من لحم ودم، غير أن تصور فيلون للوغوس كان شائعاً ومعروفاً لدى كتاب الأناجيل".

واستخدم 'فلوطين من بعد كلمة لوغوس ليعبر بها عن العقل في عملاقته بالواحد، فالعقل كلمة ولوغوس للواحد أي مبدأ وقوة ممثلة لهذا الواحد ومعبرة عنه في مستوى "دني من الوجود<sup>(ه)</sup>.

E.Goodenough, Introduction to Philo Judaeus, (Oxford 1962), PP. £2/96. (1)

<sup>(1)</sup> Encyclopaedia of Religion & Ethics, Vol. 6,P.718.

<sup>(</sup>٣) رشدي حنا عبد السيد، مرجع سابق، ص ٩١.

 <sup>(\*)</sup> إن أهم الكلمات الافتاحية لانجيل بوحنا في البدء كان الكلمة والكلمة كان عند الله وكان الكلمة الله، كل شيء به كان، ويغيره لم يكن شيء مما كان، فيه كانت الحياة، والحياة كانت نور الناس. والكلمة صار جسداً وحل بينتا.

Encyclopaedia of Religion & Ethics, Vol.6, P.718. (i)

<sup>(</sup>۵) راجع Enn., V.I.7 & V.4,2, ? V,8,12. A.H.Armstrong, وانظر:

### (£) الوسطاء:

ان اللوغوس وسيط بين الإله والإنسان كما سبقت الإشارة، إلا أن فيلون يضع بجانبه سلسلة أخرى من الكائنات لها وطائف مشابهة ويرتبها على النحو التالى:

### أ\_ الحكمة الإلهية:

يرى فيلون أن اللوغوس والحكمة الإلهية مفاهيم متبادلة، والحكمة مثل اللوغوس تقسم الأشياء إلى أضداد متعارضة، إنها تقوم بدور القاسم، وكما أن هناك لوغوس سماوي وآخر أرضي، فتوجد حكمة سماوية وأخرى أرضية تعد تقليداً فها، وفي توالد الفضائل نجد الحكمة، والحكمة زوجة الإله ومنها بواسطة إتصال الإله بها ولد العالم، والديموج الذي صنع هذا العالم هو أيضاً أب الخليقة، الأم هي علم الخالق، الله وقد اتحد بها (بالحكمة) بدر الصيرورة ولكن لا على مثال الإنسان، إنها وقد تلقت البذور الإلهية، ولدت في آلام كاملة أبنها المحسوس، الوحيد العزيز، هذا العالم، والحكمة الأم تسمى أيضاً فضيلة الإله، إنها مع هذا أم الأشياء جميعاً ولكن الأشياء الطاهرة بصفة خاصة (العلم ولعل الفلسفية اليونانية والدين اليهودي، وبين الميثولوجية اليونانية واللاهوت اليهودي اليهودي الميثولوجية اليونانية واللاهوت اليهودي اليهودي الهيهودي الميثولوجية اليونانية واللاهوت

## ب \_ إنسان الله (آدم):

من أهم الكائنات الوسيطة التي تحدث عنها فيلون هو إنسان الله أو الإنسان الإلهي الإنسان الإلهي، ولقد ميسز فيلون بين الإنسان صدورة الله أو الإنسان الإلهي المطابق للوغوس، والإنسان المخلوق من الطين، الأول هو بمثابة عقل إنساني يقود النفس أو بمثابة إله داخلي في الإنسان يتأمل المعقولات وهو فكرة أو نوع أو طابع أو خاتم معقول غير جسمي وغير فاسد بطبيعته، أما الإنسان المخلوق من

<sup>(</sup>١) إميل برييه، مرجع سابق، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) رشدي حنا عبد السيد، مرجع سابق، ص ٥١.

الطين فهو حساس يشارك في الصفة مركب من جسم وروح، ذكر أو أنثى " وبهذا التأويل حرج فيلون على النظرية اليهودية تكما وردت في قصة خلق الإنسان الأول (آدم) في سفر التكوين التي تقول بشخص واحد في كلا القصتين (تكوين ١ : ٢٦، ٢٧)، (نكوين ٢ : ٧)، ثم نجده، يزداد تجريسدا في وصفه لهلذا الإنسان الإلهي بأنه المثال المعقول Τόἐιδος ولكنه يعود قيصف الإنسان الإلهي بأنه هو نفسه للوغوس الأزلي وأنه ليس صورة اللوغوس ولكن صورة الشعفل Τοῦ Θέοῦ.

#### حدد الملائكة:

كان من عبد الوسائط التي أشار إليها فيلون هي فكرة الملائكة والتي ربما يكون قد أخده عن الدين النهودي، وتختلف وجهات النظر حول طبيعة الوسائط فمنهم من يعتره أرواحاً وهذه الأرواح يسميها الفلاسفة δαιμονες ويسميها الكتاب المقدس بالملائكة وهو الإسم الأخص بها ووظيفتها أنها تنفذ أوامر الله، ذلك لأن الله نذي يجاوز كل شيء علماً وقدرة ليس بحاجة لها كي تعلمه بما لا يعرف، ولكن لأن التعساء المساكين كما يذكر فيلون، بحاجة إلى لوغوسات وسطاء (الله فالمئلك إذن هو صوت أو أية من الله وقائد مرشد، يتنبأ بالمستقبل ولمه دوره الذي يقوم به خاصة في علم معرفة المستقبل بواسطة الرؤى، وأن من رسالته البحث عن الروح الضالة المتحيرة ليعرفها من يجب أن تعبده.

# د ـ الروح الإلهي:

ذهب الرواقيون إلى أن الروح πνεῦμα هي المبدأ الفاعل الذي يتوتره يربط مجموع أجزاء الشيء أو الموضوع الواحد ويجعل بينها وحدة، وهذا المبدأ تارة يكون الهواء، وتارة يكون شيئاً آخر من هواء ونار، ويقبل فيلون التصور الأول فالهواء في رأيه مبدأ حياة كل كائن، ويبدو أن نظرية الروح هذه كبانت مرتبطة

<sup>(</sup>۱) إميل بريه، مرجع سابق، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) رشدي حد عبد السيد، مرجع سابق، ص ٥٣.

**<sup>(</sup>T)** 

<sup>(</sup>٤) إميل برييه، مرجع سابق، ص ص ١٧٧/١٧٦

لدى الرواقيين بنظرية الأفكار أو المعارف المشتركة، فكما أن توتىر الروح خلال أعضاء الحس وآلاته ينتج المعرفة المحسوسة، كذلك المعارف العقلية ترجع إلى عمل من أعمال الروح أو إلى توترها، غير أن هذه النظريات قد عانت لدى فيلون ضروبا هامة من التغيير، فأولاً نراه يعطى معنى جديداً للتمييز الرواقي بين روح ورح عقلية؛ الأولى المشتركة بينا وبين الحيوانات مادتها الدم، والثانية مادتها النفئة، والنفئة نفسها ليست من الهواء المتحرك ولكنها الخاتم والطابع من القوة الإلهية التي يسميها موسى باسمها الخاص: صورة، وثمة تغيير أخر أكثر أهمية وهو التحول من نظرية الأفكار أو المعارف المشتركة إلى نظرية الإلهام، ويذكر فيلون أنه يجب أن نعد أنفسنا لهذا الإلهام وذلك بهجر متاع الحياة والتجرد التام من كل ما هو متغير لنذهب إلى الله مع التفكير البحت الخالص، ومن ثم يتضح من كل ما هو متغير لنذهب إلى الله مع التفكير البحت الخالص، ومن ثم يتضح لنا أن شروط الإلهام التي يحددها فيلون هي شروط أخلاقية من الدرجة الأولى".

### هـ ـ القوى الإلهية:

تصور فيلون وسائط أحرى بين الله والعالم إلى جانب اللوغوس والحكمة الإلهية والملائكة والروح الإلهي، وهذه الوسائط هي القوى الإلهية، وهذه القوى تكون طائفة جديدة من الكائنات المعقولة الوسيطة بين الإله والعالم المحسوس، وأهم هذه القوى إثنتان: قوة الخير وهي القوة الخالقة والتي يتم بها الإيجاد، وقوة القدرة وهي التي بها يهيمن الله على العالم ويحكمه، ولهذا نجد فيلون يشبه هذه القوة الأخيرة بالحاكم المسيطر على العالم، وبالإضافة إلى هاتين لقوتين تكون القدرة الثالثة، قوة اللوغوس".

. ولكن ما طبيعة هذه القوى وما مدلولها؟ اختلف الشُراح والمفسرون حول طبيعة هذه القوى ومدلولها وربما كان مرجع هذا الإختلاف إلى أن كلا منهم قد تناول نقطة واحدة من تفكير فيلون وجعلها بديهية مع إهماله بقية الجوانب الأخرى، فالبعض أن رأى أن فيلون قد أدخل في مذهبه فكرة هذه القوى ليوفق

Die Lehre Von Logos in der Griech. Philosophie (Oldenburg 1872) P.245.

. ۱۸۸ ص مرجم سأبق، ص ۱۸۸

<sup>(</sup>۱) إميل بربيه، مرجع سابق، ص ص ١٨٧/١٨٦.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوي، مرجع سابق، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) هذا الرأي يمثله Heinze ني كتابه الممروف باسم:

بين الحلول الرواقي والتزه الواجب للإله، بينما رأى البعض الآخر" أن نظرية القوى لا ترجع إلى ضرورة تفسير صلة الإله بالعالم ولكن إلى مفهوم الإله نفسه، إن هذه القوى هي الصفات التي تحدد كل واحدة منها ذاته ولكن دون أن تستغرقها مطلقاً، إنها تتميز عن الإله لا ذاتياً ولكن بفضل نقص عقلنا الذي لا يستطيع لضعفه الشديد أن يدرك الكاهن الإلهي إلا من بعض بواحية. ولقد رأى إميل بريه أن هذين الرأيين غيرا صحيحين، فإهتمام فيلون كان قبل كل شيء اخلاقها ويختص بسعادة الروح نحو معرفة الإله، وهذا الصعود على درجات كثيرة، فالذين لا يملكون القدرة على معرفة الإله يقفون عند حد معرفة لوغوسه، أما النفوس التي لا تستطيع إدراك الكلمة الإلهية فهذه النفوس تقف عند معرفة القوى، القوى لأدني مرتبة من اللوغوس".

وخلاصة غول إن هذه الوسائط كلها تتوسط بين النفس الإنسانية والله، وإلى جانب الله اللامتناهي يوجد العالم المتناهي عالم المادة ومصدر الشر الذي تحاول النفس الخلاص منه إما بالمجاهدة أو بالعلم أو بالنعمة الإلهية لكي تصل إلى الله وتتحد به، وهذه هي الغاية من الإيمان في العقيدة اليهودية ٣.

# (٥) الحياة الصوفية وأهم مراتبها:

ذهب فيلون إلى أن غاية النفس هي الوصول إلى الله والإتحاد به وإن الغاية من الفلسفة هي أن تكون مؤدية إلى المخلاص بالمعنى الديني أي تخلص المتناهي من حالة التناهي للوصول إلى حالة اللاتناهي وهو ما سيعبر عنه في المسيحية فيما بعد فكرة الخلاص من الخطيئة. وإذا كانت تلك غاية الفلسفة فما هو الطريق المسؤدي إلى الخلاص؟ أو بعبارة أخرى كيف يتم الخلاص؟ قرر فيلون أن هناك طريقين يمكن أن يؤديا إلى الخلاص وهما: مرجلتا الشك والتصوف، والطريق

Drummond, Op.Cit., Vol.N. PP.88/89

<sup>(</sup>١)

<sup>(</sup>۲) إميل بربيه، مرجع سابق، ص ۱۸۸

<sup>(</sup>٣) أميرَة حلمي معلو، مرجع سابق، ص ٢٩١

الأول يؤدي إلى الطريق الثاني، فإدراك المرء لذاته يجب أن يكون بقطة البدء في كل تفكير فلسفي، وحينما يبحث الإنسان في ذاته يجد أنه قابل لكثير جداً من الأغلاط، فالحواس خادعة وهمية والمعرفة البقينية لا سبيل إليها، وبإختصار فالمعرفة غير ممكنة، وحينما ندرك أن هذا العالم وهم وأنه لا قيمة إطلاقاً لأي شيء موجود به فإن ذلك سيدفعنا إلى البحث عن وسيلة للخلاص وتحصيل الخلاص إنما يتم بأن يتجه الإنسان إلى التشبه بالله، ذلك أنه من أجل أن يتخلص الإنسان من الحال التي هو عليها أن يقنى بنفسه في الله، فلا يمكنه أن يجد البخلاص إلا بالفناء في حصن الألوهية، وإن هذا الفناء، لا يتم إلا عن طريق التصوف".

ولقد رأى فيلون أنه لا سبيل إلى معرفة الله إلا بإداركه مباشراً لأن الله يظهر أمام الإنسان مباشرة ودون حاجة إلى وسائط ومن ثم لا يعطى فيلون أدنى قيمة للمعرفة ذات الوسائط وإنما يريد أن يدرك الله مباشرة وهذا الإدراك المباشر لله يتم عن طريق التجربة الصوفية، ذلك أنه في حالة الوجد الصوفي يمكن ذلإنسان أن يعاين الله، ولقد صور فيلون تجربته الروحية قائلاً: وماذا حدث لنفسي آلاف المرات، فغالباً عندما اتجهت إلى كتابة مذاهب الفلسفة ومع أنني أعرف جيداً ما يجب أن أقول، إلا أنه قد أكتشفت أن عقلي مجدب وأنكرت تلك المهمة بل وكثيراً ما عدلت عنها في يأس وقنوط، وفي أوقات أخرى ومع أنني كنت خالياً إلا أنه فجاة كنت ممتلئاً بأفكار وكأنها وابل من المطر أو البرد كانت تنزل علي من فوق تشبه كتل رقيقة من الثلج المتساقط أو البذور وعندما أصبحت في تلك الحالة أي دفي ذروة التملك الإلهي المقدس، صوت لا أعرف المكان ولا الرفاق ولا نفسي، ولم أعرف أيضاً ماذا قلت وماذا كتبته (الم

ولعلنا نعثر في تساعبات أفلوطين على وصف دقيق لتجربة النشوة والوحدة الصوفية في إتصال النفس بالواحد الأسمى، يقول أفلوطين دلقد حدث مرات عديدة أن إرتفعت عن جسدي إلى ذاتي وأصبحت بعيداً عن كافة الأشياء الخارجية

Drummond, Op.Cit Vol. 1,PP.14/15. Bigg, Op.Cit P.16 (Y) 1.

وأنظر،

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بدوي، مرجم سابق، ص ١٠٥

الأخرى وارتكزت في ذاتي ورأيت جمالاً رائعاً، وبعد ذلك وأكثر من أي وقت آخر تأكدت من أصلة مع أسمى نظام فعشت أنبل حياة وحزت على المطابقة مع القدس أي وصرت أنا والله كلا لا يتجزأه (١)

ولقد حدد فيلون الطرق المختلفة التي على أساسها تتحقق رؤية الله وأهمها التمرينات الزهدية التي تقتل شهوات الجسد ومطالبه الدنيئة والشعور بالإنجذاب الصوفي والإبتعاد عن الحواس والهروب من الأنا بالإضافة إلى التأمل ولزوم الصمت أي عدم الكلام(١٠). ولقد ذهب فيلون إلى أن هناك ثلاث درجات في الطريق الصوفي إلى الله، الأولى تكون عن طريق المجاهدة والثاني تكون عن طريق العلم أما الثالثة والأخيرة فتكون عن طريق اللطف الواهب للقداسة، والدرجة الأولى مي أدنى الدرجات ولذا لا تليق في الواقع إلا بالمريدين فهي أدنى من التعليم 'و علم لأننا في حالة العلم نصل إلى إدراك الخلاص بطريقة واعية فنستطيع ثن نعرف بالضبط الطريق المؤدي إليه وهي في مرتبة أدنى من اللطف الواهب للقداسة لأن هذا النوع الأخر يأتي إلى الإنسان مباشرة عن الله دون أدنى حاجة إلى المجاهدة كما أنه مرتبة علياً من المعرفة ولهذا رأى فيلون أن الدرجتين الأولى والثانية من شأن المريدين السالكين أما الدرجة الثالثة فمن شأن الخلص أو الكمل (٣) ، وإنه لكي يصل الإنسان إلى هذه الدرجة الأخيرة لا بد أن يكون بطبيعته موهوباً من العناية الإلهية، وفيها أي في هذه الدرجة يكون الإنسان في حالة طمأنينة مضقة ونيها ينقطع الفعل والكلام، كما أن هذه الدرجة هي ما يسعى إلى تحقيقها الغيلسوف أو الحكيم لدى فيلون. نخلص من ذلك إلى أن فيلون قد تمسك بالمعرفة التنبؤية الإلهامية ورأى أنها خاصة بهؤلاء الذين استحقوا العناية الإلهية مثل موسى وهذه المعرفة تأتي عن طريق الرؤيا أو الإلهام(1)، كما أن نزعته الصوفية قد اصطبغت بصبغة يهودية تبدو واضحة في بعض آرائه وأهمها قوله بالتوحيد (الإيمان بإله واحد) وإحتقاره الشديد لصور وأشكال العبادات بالإضافة

Enn., 1V, 8,I. (1)

Drummont, Op.Cit., Vol.II, P.17.

<sup>(</sup>٣) عبلہ ٹرحمن بدوي، مرجم سابق، ص ص ص ١٠٦/١٠٥.

Harry A.Wolfson, Op.Cit., P.153.

إلى إدعائه بأن اليهود لديهم دراية نامة بالمعرفة الدينية العالية في الوحي الموسوي (١٠ ويلاحظ أن هذه الأراء التي قال بها فيلون يمكن أن نجد لها صدى في الفكر الهندوسي (١٠)، فضلاً عن أن نساك مصر ومتصوفيهم الذين أشار إليهم فيلون كانوا مزيجاً من يهود الإسكندرية، والمعتقدات الهندوسية القديمة وهنا نلمس مدى تأثر فيلون بالفكر الشرقى القديم (٣).

## (٦) نزعته الأخلاقية:

أما أخلاق فيلون فقد تركزت في تعريفه للفضيلة وإشارته إلى أهم أنواعها متابعاً أرسطو فضلًا عن تأثره بالأخلاق الرواقية، وتعاليم الكتاب المقدس، فمن ناحية نجده، يتابع أرسطو في تعريفه للفضيلة بأنها ملكة إختيار الوسط العدل بين أفراط وتفريط كلاهما رذيلة ١١٠، أما عن تأثره بالرواقية فيبدو في إعجابه بفكرة الإخاء العالمي حيث نجد عنده نص الوصية التي تقضى دبأن يكون المرء نافعاً لأعدائه متى وجد إلى ذلك سبيلًا، لا فقط الا ينالهم منه أذى،، كما أفاض في شرح الفضائل الإجتماعية الخاصة بالحكيم، ذلك أنه لما كانت الفضيلة خيراً مشتركاً، فالحكيم الذى بملكها يحاول دائما نشرها لدى ذوى الطبائع الطبية وهو يبدى عطفه نحو الجميم، لكنه لا يصلى إلا من أجلال الأشخاص الجديرين بذلك حقاً (ا). ويبدو تأثره بالرواقية أيضاً في إنعطاف آرائه الأخلاقية إلى الزهد والتنسك وإحتقار كل ما لا يتعلق بالإرادة كالعواطف والهوى، ولم تسلم هذه الأخلاق الفيلونية من التأثر باليهودية والروح الأفلاطونية إذ أنه كان يرى أن الحكمة ليست إلا هبة من الإله يمنحها من يشاء، كما أن مثله الأعلى لم يكن إنسانياً وأن هدف النفس التخلص من الجسم والحياة الأرضية والصعود إلى الإله في تأمل مفعم بالسرور والحب، ويعتبر هذا التنسك والحماس في الإتصال بالإله تجديدا من جانب فيلون لم يسبق إليه على هذه الصورة، وهو الذي جعله جديوا بأن يعتبر

Drummond, Op.Cit., Vol.II,P.18. (1)

S. Radhakrishnan, Op.Cit., P.197 (Y)

Dean Mansel, The Gnostic Heresies of the first & Second Centuries, 1875, P.32. (\*)

Harry A., Wolfson, Op.Cit., P.154.

<sup>(</sup>٥) إميل برييه، مرجم سابق، ص ص ٣٢٣/٣٢١.

طليعة للإفلاطونية الجديدة(١).

ونضلاً عن ذلك فقد أشار فيلون إلى بعض أنواع الفضائل والتي لم يرد ذكرما في ثبت الفضائل اليونانية وهي فضائل الإيمان، والإنسانية والمسكنة أو الضعف وبذلك شملت الفضائل عند فيلون الإنسانية جمعاء، وس ثم نجده يتارع الكتاب المقدس فقد دون الإعتماد على الفلسفة الإغريقية ١٠٠.

### (٧) تعقیب:

إذا نظرنا إلى مذهب فيلون الإسكندري نظرة إجمالية فيمكننا أن نصل إلى عدد من النقاط نعرضها فيما يلى:

أولاً: يبدأ المذهب الفيلوني من الدين، فالفلسفة والمعرفة لا تقصد هذا لذاتها وإنما من أحل تفسير نزعة دينية خاصة، فالأصل هو الديانة اليهودية وليس الفلسفة الإغريقية، والفلسفة تبدأ بأن يكون الإنسان مؤمناً بعدة حقائق ثم يحاول بعد هذا أن يفسرها، ولعل هذه الفكرة قد عبرت عنها فلسفة القديس أوغسطين مؤسس الأفلاطونية المسيحية في العبارة القائلة وأومن لكي تعقل، Credo ut مؤسس الأفلاطونية المسيحية في العبارة القائلة وأومن لكي تعقل، على نفسه وأن يحيا حياة طمأنينة مطلقة، وهذه الصورة للمثل الأعلى تختلف إلى حد كبير عن الصورة التي رسمها فلاسفة اليونان قبل أرسطون.

ثانياً: يتضح من مذهب فيلون التأثر بالعناصر الشرقية القديمة أكثر من تأثره بالعناصر اليونانية الخالصة وبخاصة أن فيلون إهتم بوجه خاص بتفسير العقائد التي جاءت بها الديانة اليهودية ولم تكن تعنيه الفلسفة اليونانية في ذاتها بقدر ما يعنيه تفسير المعتقدات الدينية اليهودية.

ثالثاً: لا يمكن استثناء المذهب الفيلوني من التأثر بالاراء الإغريقية فقد كان منهجه في شرحه على التوراة أفلاطوني النزعة كما يبدو في وصفه لرحلة النفس إلى الله وربطه للنفوس بعالم الالوهية، غير أن ما يؤخذ على فيلون هو تصويره

<sup>(</sup>١) محمد غلاب، الفلسفة الإغريقية، الجزء الثاني، صرر صور ٢٨٠/٢٧٩.

Harry A.Wolfson, Op.Cit., P.154.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بنوي، مرجع سابق، ص ص ص ١٠٧/١٠٦

الغصل الرابع الأفلاطونية الجديدة وأثرها في النكر المسيحي والغربي المديث والمعاصر

#### مقدمة

مرت الفلسفة اليونانية في تطورها بمراحل ثلاث هي ١٠٠٠:

مرحلة النشأة وتمتد منذ أوائل القرن السادس قبل الميلاد إلى منتصف القرن الخامس قبل الميلاد، وتسمى هذه الفترة بالفلسفة السابقة على سقراط.

ومرحلة النفتج والازدهار ويمثلها كل من أفلاط ون وارسطو حيث شيد كل منهما مذهبا متكاملاً يفسر النحاء الوجود ويتعرض لمشاكل المعرفة والاختلاق والسياسة والفن والدين. أما المترحلة الثالثة والاخيرة وتسمى بمرحلة الذبول والافتقار وتمتد من أوائل القرن الرابع قبل الميلاد إلى أواعر القرن الشائس بعد الميلاد. ويطلق عليها اسم المرحل الهللينسية وهي مُرَّحَلة الجتراز وتتميز الجمود المعقل والعقرية الإغريقية وانتهاء الفليفة إلى توع من الجدل اللفظي المجيم الذي يتسم به عصر الركود، وتنقسم هذه المرجلة الهللينسية إلى فترتين، الأولى نجد فيها الرواقية والابيةورية جوار الافلاطونية والعشائية حوالي در القريمة وفيها ارتبطت نظرياتهم بالأراء السابقة على سقراط.

والثانية نلمس فيهم سيطيرة الفكس اليوضائي. على المثقافية الروسائية ثم ظهـوو الفلسفة اليهودية والفيثاغورية المحدثة بالإضافة إلى الأفلاطوبية الجديدة وسينظرة

وراجع، يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، الطبعة السادسة، ص ٩

<sup>(</sup>١) أَنظر، محمد علي أبوريان، تاريخ الفكر الفليفي، الفليفية النوافية، جـ ١، دار المعرفة الجامعية، - ١٩٨٠، ص ص - ٢٠٠٠ ٥٢ - ٥٢

التصوف والأفكار الشرقية على إنتاج مدرسة الاسكندرية الفلسفية.

وما يهمنا من ذكر مراحل هذا التطور هو معرفة مكان مدرسة الاسكندرية فه وأهم خصائصها المختلفة.

ويبطلق اسم مدرسة الاسكندرية على ذلك التيار الفلسفي الذي ارتبطت نشأته بمدينة الأسكندرية والذي كانت أهم الأسماء فيه أمونيوس ساكاس وأفلوطين وأبروقلس"، فلقد كانت الاسكندرية مكاناً طبيعياً تتلاقي عنده المذاهب جميعاً وذلك لموقعها بين الشرق والغرب فتستطيع أن تكون حلقة بين الطرفين، فهناك امتزجت الأراء والمذاهب

يقول إنج Inge وتقابل الشرق والغرب في شوارعها، وفي قاعات الدرس بها وفي معابدها، فيها اصطبغت البهودية أولًا ثم المسيحية ثانياً بالصبغة اليونانية ١٠٠٠

ولقد أحدثت هذه التسمية ومدرسة الاسكندرية، مظهرين من مظاهر الخلط أولهما الخلط بين اسم مدرسة الاسكندرية، واسم الأفلاطونية الجديدة، فهل الأصح أن يرتبط هذا المذهب الفلسفي باسم المدينة التي وجد بها؟ وهل لهذه التسمية مبرراتها العقلية والتاريخية كما تغترض مؤلفات سيمون وماتيو وفاشيرو وسانتهلير التي تشير كلها إلى مدرسة الاسكندرية حيث تتحدث عن الافلاط ونية الجديدة، أم أن الأصبح أن نتجه إلى الأصل الفلسفي اليوناني فسميها النيوبلاتونيزم أو الأفلاطونية الجديدة؟ أما الخلط الشائي الذي ترتب على هذه التسمية هوعدم التفرقة بين مدرسة الاسكندرية باعتبارها مدرسة فلسفية وبين متحف الاسكندرية أو معهدها.

ويلاحظ أن ماتير M. Matter لم يفرق بين الاثنين حيث جعل من المدرسة الفلسفية في الاسكندرية فرعاً من فروع الدراسات التي ظهرت بالمتحف بل أقل هله الفروع أهمية صدر ويستعرض ماتير مؤلف الضخم عن وتاريخ مدرسة

E Zeller, Outlines of the History of Greek Philos., (London 1931), P.290. (1) وانظره

T. Whittaker, The Néo-Platonists, P.26.

<sup>(4)</sup> 

Inge. The philosophy of Plotinus. Vol.1, P.81

<sup>14)</sup> 

M .Matter. Hisoite de l'école Alex Vol.1. 2eme (Paris 1840). P.160

الاسكندرية و مختلف نشاط المتحف في سائر إنتاجه العلمي من رياضة وجغرافيا وفلك وتاريخ ولغة وموسيقى ثم يلحق بهذه العلوم الدراسة الفلسفية ، ويذكر أن المدرسة قد توقفت في بقية العلوم منذ وقت مبكر ، أما الفلسفة فلم ترتفع مكانتها فيها إلا من القرن الثاني على يد أمونيوس ساكاس ().

وخلاصة الغول إن ليس هناك خطأ في تسمية المدرسة التي تركزت حول أفلوطين باسم ومدرسة الاسكندرية، وذلك لأن أفلوطين نشأ في الاسكندرية التي جمعت ثقافة الشرق والغرب، فكان إذن من الضروري الربط بين الفيلسوف وبين البيئة العقلية التي نشأ فيها (١٠).

وهنك من الباحثين من يرفض تسمية الأفلاطونية الجديدة باسم مدرسة الاسكندرية إذ لم تكن فلسفتها ضمن الأبحاث العلمية والأدبية التي حفلت بها دوائر المتحف والمكتبة الاسكندرانية، بل لعل ما ساد الأفلاطونية الجديدة من تصوف جعلها على النقيض من الروح العلمية والتخصص الذي تميزت به علوم الاسكندرية ، ومن جهة أخرى لا يمكن ربط الأفلاطونية الجديدة بمكان ما، فقد وضع أفلوطين مذهبه في روما وليس في الاسكندرية، وشاعت الأفلاطونية الجديدة في أرجاء العالم اليوناني الروماني وتقبلتها الاسكندرية كما تقبلتها المدن الأخرى.

وعقب وفاة أفلوطين عمل كل من فورفوريوس ويامبليخوس على نشر مذهبه في جميع أنحاء العالم الروماني التي كان فيها اهتمام بالفلسفة حتى تبناها خلفاء أفيلاطون في الأكاديمية وبقيت بها إلى أن جاء الامبراطور جستنيان الذي أمر بإغلاق المدارس الفلسفية عام ٢٩٥م وطرد أساتذتها بعد أن ظلت الأكاديمية قائمة ما يريد على ثمانمائة عام ٢٠٠.

وتميزت مدرسة الاسكندرية خلال فترة من الزمان بنزعتها العلمية وبخاصة

M. Matter, Op. Cit., P.153 (1)

 <sup>(</sup>٢) انظر، فؤاد زكريا، الساعية الرابعة لأفلوطين في النفس، الهيفة المصرية العامة، ١٩٧٠،

<sup>(</sup>٣) أميرة حلمي، الفلسفة عند اليونان، دار مطابع الشعب ١٩٦٥، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٤) نفس لمرجع السابق، ص ٣٠٠.

العلم الرياضي ولم يؤثر عنها في عصرها الأول قبل الميلاد الاشتغال بالفلسفة، ولكنها منذ القرن الأول بعد الميلاد أخذت تنظر في فلسفة الأديان بوجه خاص بعد ظهور المسيحية والصراع الفكري بينها وبين وثنية البونان والرومان وديانة قدماء المصريين فضلاً عن ديانات أخرى وافدة من الشرق مشل البهودية والزرادشية والمانوية (1).

وفي خضم هذه التيارات الفكرية والدينية ظهر مذهبان في الاسكندرية هما والفيثاغورية الجديدة والتي تحاول التوفيق بين الأديان، وهذه القيثاغورية هي الأصل الذي نبعث منه جماعة إخوان الصفا وخلان الوفاه وفي القرن الرابع الهجري عند المسلمين، والأفلاطونية الجديدة التي تحاول التوفيق بين افلاطون وأرسطو مع ميل إلى الأفلاطونية، وهذه النزعة هي التي رفع لواءها آخر كبار الفلاسفة في الزمن القديم وهو أفلوطين الذي سنشير إلى مذهبه في موضع لاحق من البحث.

والآن نحاول عرض أهم الاتجاهات الفلسفية التي ظهرت في الاسكندرية كالفيثاغورية المحدثة والأفلاطونية الجديدة بفروعها المختلفة

#### ١ ـ الفيئاغورية المحدثة:

القيشاغورية المحدثة هي عبارة عن فلسفة انتخابية جمعت كثيراً من آراء

(١) أحمد فؤاد الأعواني، المدارس الفلسفية، السدرا المصريسة للتأليف والتسرجمة، ١٩٦٥، ص ص ص ٨٤ ـ ٨٥.

وقد دونوا فلسفتهم في اثنين وخمسين رسالة سموها رسائل إخوان الصفا وهي تمشل الفلسفة الإسلامية على ما كانت عليه في إيان نضجها.

وتبدأ هذه الرَّسائل بالرياضيـات ثم تنتقل إلى المنـطق والطبيعيـات وتنتهي آخو الأمـر إلى صوفيـة تحاول الاقتراب من معرفة الله.

انظر، محمد لبطقي جمعة، تناريخ فنلاسفة الإسلام في المشرق والمغرب المكتبة العلمية،. ص ص ٢٥٣ - ٢٥٢.

وأيضاً الموسوعة الفلسفية المختصرة، ص ٣٠.

<sup>(\*)</sup> جماعة سرية تألفت في بغداد أواسط القرن الرابع الهجري، وكانوا يجتمعون سراً ويتباحثون في الفلسفة على أنواعها حتى صار لهم فيها مذهب خاص هو خلاصة أبحاث فلاسفة الإسلام بعد اطلاعهم على أواء اليونان والقرس والهند وتعديلها على ما يقتضيه الإسلام...

وتعاليم أفلاطون وأرسطو والرواقية، وتنسب الفيثاغورية قديماً إلى فيثاغورس. ومن أهم آرائهم إن الله عال على العالم أو الكون وكامن فيه، وظهرت عندهم فكرة نفس العلم التي قال بها أفلاطون وأرسطو والرواقية من قبل (١٠).

ولقد ذكروا أن المسافة بين السماء والأرض تحتشد بأرواح خفية يمكننا عند الإمابة بها أن ندعها تتنبأ بالمستقبل وتسدي النصح.

ومارس الغيشاغوريون المحدثون وأقرانهم المؤمنون من الأفلاطونيين المحدثين الدين الأورفيوسي والذي من أهم عقائده الأساسية فكرة مراقبة الروح في هذه الحياة الله المعددا لحياة الخلود، والرغبة في التطهير والدخول المقدس في الدين كثرط الخلود المبارك، وبعث الأرواح في أشكال دنيا أو عليا حسنات أو سيئات الروح في الحياة الأرضية (1).

اي أنهم 'شاروا إلى ضرورة تطهير النفس وتنقيتها وهي طريقة تشترك فيها الفيئاغورية مع كثير من المذاهب الصوفية، فهم يرون أن حياة النفس في هذا العالم إنما هي تهيئة وإعداد للخلود ولن يكون خلاصنا من ربقة هذا العالم المحسوس إلا بتحرير النفس من ارتباطها بكل ما يعوق انطلاقها وتمكينها من الاتجاه إلى العالم العلوي الشريف".

وجمع التجانب المديني في الفيشاغورية المحدثة بين احترام التقاليد . ومعتقدات الأقدمين، وبين حماس حقيقي للإصلاح الخلقي والروحانية.

وترتبط الروح بالإله عن طريق سلسلة من الرسل الذين يكونون سلماً للصعود لها، ويتحدد مصير الروح عن طريق عدالة جزئية شديدة، فنحن نختار أقراننا ونصاحب من يحلو لنا، وتشبه هذه النظرية من الشواب والعقاب نظرية الكرما(") Karma في الديانات الشرقية القديمة (").

Frederick Copleston, S.J., A History of Philos., Greece & Rome, PP.190/191.

Inge, The Philosophy of Plotinus, Vol.1, P.54.

<sup>(</sup>٣) فؤاد زكريا، مرجع سابق، ص ١٧.

Inge, Op. Cit., P.54 (1)

<sup>(\*)</sup> معناها في العقيدة الهندوسية الجزاء الذي يحل بالفرد جزاء عمله وهر أن لم يتم في هذه الحياة فسُوف يتم في حياة أخرى، ومن أهم المذاهب الهندية القائلة بعكرة الكرما والتناسخ: الهندوسية =

ويعتبر بلوتارخ Plurarch (١٢٥/٥٠) خير ممثل للفيثاغورية المحدثة في تلك الفترة وذلك بسبب شهرته الزائعة فضلاً عن تنوع وتعدد كتاباته. كان ميالاً إلى فلسفة أفلاطون، لكن معظم الأراء الأفلاطونية التي تأثر بها كانت ممتزجة ببعض الأراء الفيثاغورية لا سيما فيما يتعلق بخواص الأعداد وفضائلها ".

وكان بلوتارك قليل الاهتمام بالقضايا النظرية، ويقال إنه قد تأثر بالثناثية الفارسية القائلة بإلهين إله للخير ويسمى (ارمزد) أو (هرمزد) وإله آخر للشر ويسمى (اهريمان) وإله الخير هو مصدر الموجودات الخيرة أما إله الشر فإن له القدرة على خلق الموجودات الشريرة، ويرفض نزعة الرواقيين المادية وبخاصة مذهب وحدة الوجود عندهم التي لا تفرق بين الإله والعالم، كما أنه لا يوافقهم على قدرهم المحتوم الذي كان يظهر له متناقضاً مع العقل والضمير الإنسانيين، فضلاً عن أنه لا يتذوق أخلاقهم المغالية التي تسيء فهم الإنسان، كما أنه يرفض إلحاد الأبيقوريين (1).

ومما يذكر عن بلوتارك أنه كان مشالياً في عصره وذلك لأنه لم يكن يؤمن بالخرافات أو المعتقدات ولم نجد لديه مكاناً لفكرة الشياطين أو الجن كمتوسطات بين الله والعالم ٣٠.

ونخلص من ذلك إلى أن بلوتارك لم يهجر شيئاً من التراث الإغريقي بل نماه بما أضاف إليه من عقيدة ايزيس المصرية.

فلقد أخذ عن أفلاطون متأثراً بفيثاغورس كما سبقت الإشارة، وتأثر بـارسطو وبخاصة في تنظيم المنهج وتحديد العبارات ودقة الأسلوب.

والجيانية والبوذية.'

Radhakrishnan & Charles A. Moore, A Source book in Indian Philos., انسطره (Princenton the New Jersey, 1957), PP.27-28.

The Encyclopaedia of Philos., Vol.3, art. «Karma», (New York 1966), وأيضاً، PP.325/26.

Horatio W. Dresser, A History of Ancient & Medieval Philos., New York, P.17;(1)
Zeller, Outlines of the History of Greek Philos., P.312.

<sup>(</sup>Y)

أما الرواقية فرغم معارضته لها إلا أنه كان مصطراً إلى الإيمان عص النهم النبيلة أما أخلاقه فهي مزيج من أراء أفلاطون وأرسطو، فهو يرى مع أفلاطون أن الفضيلة علم و ترذيلة جهل، كما أنه يتفق مع أرسطو في تعريفه للفضيلة بأنها ملكة اختيار الوسط العدل بين أفراط وتفريط كلاهما رديلة"

ولعلنا نلمس نزعة أفلاطوبة انتحابية ذات صبغة فيثاغورية لدى بعض البلاغيين أمثال ماكسيموس وأبوليوس، وكلسوس الذي استخدم نظرية الشياطيس ليدافع بها عن فكرة تعدد الآلهة والعبادة أو الديانة الشعبية المحديدة، ذات نزعة الأبامي (١٦٠م) والذي يعتبر بحق طليعة للافلاطونية الجديدة، ذات نزعة فيثاغورية محدثة كما أكد أن مذهب أفلاطون الحقيقي لا يختلف عن مذهب فيثاغورس، وأن مذهب الأخير لا يختلف عن مذاهب حكماء الشرق من هنود وفرس ومصريين وعبرانين، وذهب إلى ما هو أبعد من هذا فأعلن أن الفلسم الإغريقية لم تكن إلا قبساً من التعاليم الموسوية وأن أفلاطون ليس إلا موسى يتكلم الإغريقية.

ويلاحظ أن الغرع المصري للفيناغورية المحدثة يتماثل أو يتطابق مع اسم «هرمس طريسمجستوس» أو ما يسمى بالمؤلفات الهرميسية تلك العقيدة المصرية القديمة التي تعارض المسيحية أله أله القديمة التي تعارض المسيحية أله أله القديمة التي تعارض المسيحية أله أله المسيحية التي المسيحية المسيحية التي المسيحية التي المسيحية المسيحية

## ٢ ـ الأفلاطونية الجديدة:

من أهم الاتجاهات الفلسفية التي ظهرت بالاسكندرية هو ملهب الأفلاطونية البحديدة مي عبارة عن فلسفة دينية أو دين مفلسف (١٠).

وتركزت عنايتها في محاولة إنتاج مذهب فلسفي يمكن أن يلبي مطامح

<sup>(</sup>١) انظر، محمد غلاب، الفلسفة الإغريقية، الجنزء الثاني، مطبعة البيت الأخضر بمصر ١٩٣٨. ص ص ٢٨٥/٢٨٤

Erdmann; History of Philosophy, Vol.1, P.214 (Y)

lbid , P.214. (\*)

<sup>(</sup>٤) يرسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٨٥

الإنسان الروحية جميعاً عقلية ودينية وأخلاقية وذلك بتقديم صورة شاملة ومتسقة منطقياً للكون ولمكان الإنسان فيه وبشرحه لكيفية تحقيق الإنسان للخلاص وكيفية استعادة توازنه وحالته الأصلية المفقودة".

ولقد قام هذا المذهب على أصول أفلاطونية ومن هنا جاءت تسميته بالافلاطونية الجديدة، وتمثل عناصر من جميع المذاهب فلسفية ودينية يونانية وشرقية بما في ذلك السحر والتنجيم والعرافة".

ولقد اختلفت وجهات نظر المؤرخين بصدد الأفلاطونية الجديدة، فالبعض ينكر كونها فلسفة إغريقية مستندين في ذلك إلى بعد الزمن بين العهدين ولأن مؤسسها هو أفلوطين الذي ولد عام ٢٠٥٥م، فهذه الفلسفة إذن وليدة المسيحية، فضلاً عن أن طابع هذه الفلسفة ليس إغريقياً بحناً وإنما هو مصبوغ بصبغة الإلهام الشرقي، كما أن مركزها كان في الاسكندرية لا في اليونان، وكانت الاسكندرية كما سبقت الإشارة مدينة عالمية يتقابل فيها الناس من كل جنس ويلتقي فيها الشرق بالغرب.

والبعض الأخريرى أن الأفلاطونية الجديدة لا تنتسب إلى العصور الـوسطى لأن الأخيرة قد نشأت في أحضان النصرانية وأن فلسفة الأفلاطونية الجـديـدة ليست مسيحية بل هي عـدوة للمسيحية، وعلى ذلـك فمن الأولى أن تعد فلسفة يونانية ".

ولم تكن فلسفة الاسكندرية أو الأفلاطونية الجديدة أصيلة كل الأصالة بمعنى أنها لم تكن مبتكرة لمعان جديدة أو لمذاهب متكاملة، وإنما قد تميزت بمظاهر أخرى لها طرافتها وذلك لأن الاسكندرية كانت مركزاً لانتشار المعاني الفلسفية وانتقالها ومركز تحولها أيضاً، فضلًا عن ميزة الجمع بين المعاني

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفلسفية المختصرة، نقلها عن الإنجليزية فؤاد كامل وآخرون، مكتبة الأنجلو المصرية 1947، ص ٥٢.

The Encyclopaedia of Philos. art, «Néo-Platonism., Vol.5, (New York :وأيسفسناً: 1977), P.473ff.

<sup>(</sup>٢) يوسف كوم، مرجع سابق، ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) أحمد أمين، وزكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانية، ص ٢٦٦.

ولقد فدر لهدا المدهب أن يتشكل في سوريا وروما واثينا بعض التشكل مع الحفاظ على الطابع الصوفي الممير له في كل مكان.

ففي روما اتخذت الأفلاطونية الجديدة على يبد زعيمها وفووفوويوس الصوري، شكلا قبل فيه الاعتماد على التصوف وامتاز بالوضوح لانه كان منطقياً أن أما في سوريا فقد زادت حدة النزعة الدينية في الافلاطونية الجديدة وازدادت عموضاً على يد كل من ونومينيوس، وديامبليخوس، أما أبروقلس فيعتبر خير ممثل الملاطونية الجديدة في اثينا حيث اشتد العداء بين الافلاطونية الجديدة والمسيحية واشتدت حماستها للموسوية والوثنية (ا).

والآن تتاول عرضاً مفصلاً لاهم الاتجاهات الفلسفية المختلفة في مدرسة الاسكندرية كالاتجاه السوري عند نومينيوس ويامبليخوس واتباعه، والاتجاه الروماني لدى فورفوريوس الصوري بالإضافة إلى الاتجاه الاثيني عند أبروقلس ومدرسته، وتبل عرض هذه المذاهب أو الاتجاهات الفلسفية، سنفصل القول في مذهب فلوطين الفلسفي باعتباره مؤسساً للمذهب الأفلاطوني الجديد.

# أول ـ أفلوطين والافلاطونية الجديدة،

#### مقدمـة:

سبقت الإشارة إلى أن أمونيوس ساكاس هو الذي وضع ارهاصات المذهب الأفلاطوني لجديد وإن كان لم يترك لنا أي كتابات يمكن أن تلقى الضوء على خصائص هذا المذهب، أما أفلوطين تلميذه وخليفته هو الذي حمل لواء هذا المذهب بما تركه لنا من مجموعة رسائل عرفت بالتساعيات.

وقبل أن نتحدث عن مذهبه الفلسفي ينبغي أن نعطي ولو لمحة سريعة عن مميزات عصره وهو القرن الثالث الميلادي.

يصف إميل برييه E. Bréhier هذا القرن «بأنه قرن الاضطرابات حيث شهـد

Ibid., P.217.

F. Copleston, S.J., Op. Cit., PP.216/17.

الهيار الوثنية والحضارة القديمة، كما وقعت فيه سلسلة من الحروب والبكنات كالطاعون والجوع مما أفقر الامبراطورية الرومانية وانهكها، كما أن الحكم قد تركز في أيدي جماعات بربرية تجهل الفلسفة والأداب والعلوم وتتكر لهاهنا

ويذكر فريرو G. Ferrero أن الانحطاط أو الندهور عم جميع مرافق الحياة ، في الفلسفة والقانون والأدب، كما أن الدين الوثني الذي كان أساساً للحياة الاجتماعية والسياسية والفكرية دخل في دور الاحتضار، وطغت الديانات الشرقية (٥٠٠ وتشابكت الشعوب والديانات والحضارات والعادات في وحدة غرية (٥٠٠).

فمن النامية السياسية تميز هذا القرن بكثرة الانقسامات السياسية والتنازع حمد العرش، وتدخل الجيوش في هذه المنازعات السياسية يعين الأساطرة ويعزلهم أو يقتلهم حسب ولائهم وتوزع أهوائهم، وكان للمصريين موقف يكاد يكون موحداً في أثناء ذلك كله هو مناصرة كل من يدعى العرش ويثور على السلطة المركزية في روما، والسبب الرئيسي لموقف المصريين هذا هو كراهيتهم الشديدة للحكم الروماني ".

ومن الناحية الدينية فقد شهد هذا العصر تزعزع الاعتقاد في جماعة الألهة الإغريقية البسيطة والاتجاه نحو عبادات شرقية اكثر ازدحاماً بالعواطف مثل عبادة سيبلي Cybele الأم العظيمة في آسيا الصغرى، أو الإله الفارسي مثرا Mithra أو الألهة المصرية ايزيس Isis بالإضافة إلى انتشار فكرة القضاء والقدر فيما يخص

E. Bréhier; The Philosophy of Plotinus, Trans. by Joseph Thomas, (Chicago (1) 1958), P.13.

 <sup>(\*)</sup> أشار فرانز كومونت إلى هذه الديانات الشرقية القديمة كالررادشية ونظريتها الثنائية في الخير
والشر، وتفرقتها بين الروح والمادة وعبادة ميثرا إله الشمس في فارس والبوذية الهندية، ويذكر أن
الأقطار التي جاءت منها هذه الديانات هي مصر وسوريا وفريجيا وفلسطين.

F. Cumont, Oriental Religions in Roman Paganism: (Dover 1956), P.142 ff. : Jisli G. Ferrero: La Ruine de la Civilisation antique, (Paris 1921), P.43.

 <sup>(</sup>۲) مصطفى العبادي، مصر من الاسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، مكتبة الانجلر المصرية ١٩٧٥،
 (۳) مصطفى العبادي، مصر من الاسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، مكتبة الانجلر المصرية ١٩٧٥،

الفلسفية من جهة، والقيم الدينية من جهة أخرى، وهذا ما يسمى بالتوفيق والتلفيق المامية من المامية المامي

اي أن فلسفة الاسكندرية أخذت من أفلاطون وأرسطو والرواقية فهي على هذا الأساس تعد نهاية الخط الذي يبدأ من أفلاطون وينتهي عند تحول الرواقية ماراً بأرسطو والرواقية في نشأتها.

ولقد اتسمت الأفلاطونية الجديدة بميزتين هما: الـذاتية المطلقة بـالإضافة الى تأثرها منذ البداية بالتجربة الدينية وبخاصة التجربة الصوفية، وهاتان الميزتان لا نكاد نجدهما في الفلسفة اليونانية بالمرة (١٠).

أما عن مدى تأثر الأفلاطونية الجديدة بالروح الشرقية، فهذه مسألة اختلفت حولها وجهت النظر، فمن المؤرخين الذين أكدوا على أهمية المؤثرات الشرقية في الأفلاطونية الجديدة فاشيرو Vacherot ومن المنكرين لها زيلر Zeller.

يؤكد فاشيرو على أهمية المؤثرات الشرقية وبخاصة عند أفلوطين الـذي يدل انتمائه إلى الشراث الأفلاطوني دلالة واضحة على أهمية هذه المؤثرات وتـأثره بالروح الشرقية الأصيلة وذلك لأن أفلاطون قبله كان يتحدث اليونانية إلا أن

(\*) التوقيق أو الانتخاب Eclecticism هو الجمع بين الأراء والمنذاهب المختلفة ومحاولة التأليف ينها لتكوين مذهب واحد متفاسك الأجزاء مثال ذلك مذهب المندرسة الاسكشدرائية، ومنذاهب الفلاسفة العرب الذين حاولوا التوفيق بين الفلسفة اليونانية والشريعة الإسلامية وكذلك مذهب فكتور كوزان من فلاسفة القرن التاسع عشر.

أما التلقيق Syncretism فيقابل التوفيق وهو بمثابة نزعة فلسفية بعيدة عن الروح النقدية وترمي إلى جمع مصطنع بين أشتات من أفكار أو دعاوى غير متلائمة لتكوين مذهب واحد كالغنوصية والمانوية.

فالفارق بين التوفيق والتلفيق هو أن الأول يتعمق في بواطن الأنور ويحرص على التنظيم الدقيق، أما الثاني فيقتصر على النظر في ظواهر الأشياء نظراً سطحياً.

انظر، جميل صليما، المعجم الفلسفي، الجزء الأول، دار الكتاب اللبناني ١٩٨٢، ص ص

وأيضاً، المعجم الفلسفي، معجم اللغة العربية، الهيئة العامة لْشؤون المطابع الأميرية، ١٩٧٩، ص. ٥٤.

<sup>(</sup>١) نجيب بلدي، تمهيد لتاريخ مدرسة الاسكندرية وفلسفتها، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوي، خريف الفكر البوناني، ص ص ١١٥/١١٤.

تفكيره لا يكشف عن أهم خصائص هذه الروح"،

والذين يؤكدون على أهمية المؤثرات الشرقية في الأفلاطونية الجديدة يدهبون إلى أن فكرة الفيض أو الصدور" Emanatio مشلا هي فكرة شرقية ماخوذة أساساً عن المذاهب الفارسية والهندية، وإن كانت تبدو بصورة أكثر وضوحاً في بعض المذاهب الهندية، رغم أن أفلوطين القائل بها لم يسافر إلى الهند ولم يلتق باي من الأفكار الشرقية ولم يختلط أساساً بالبيئات الشرقية الحقيقية، إلا أن هذا لا ينهض دليلاً ضد تأثره بالروح الشرقية، فقد وجدت هذه العناصر الشرقية في القرون الثلائة الأولى للميلاد على وجه الخصوص وانتشرت في جميع الأوساط الشرقية المتوسطة بين الشرق القريب والشرق اليوناني أي في مصر خصوصاً، فكان هذا كافياً لانتشار هذه الأفكار والمذاهب الشرقية في تلك مصر خصوصاً،

فلا سبيل إذن إلى إنكار تأثر الأفلاطونية الجديدة بالأفكار الشرقية.

اما عن الصلة بين المذهب الأفلاطوني الجديد والديانات الأخرى كاليهودية والمسيحية فتلك مسألة ستناولها في الفصل الخاص بالصلة بين الدين والفلسفة في مدرسة الاسكندرية.

ويعتبر أمونيوس ساكاس (١٨٥/ ٢٥٠م) هو مؤسس هذا المذهب، ولقد ولد من أبوين نصرانيين، وكان في مطلع حياته حمالاً Σακκο ορος ولهذا سمى بالسقا أو الحمال Σακκας. ويعد أول المعلمين الاسكندرانيين الذين حاولوا التوفيق بين تعليم أفلاطون وأرسطو، ويبدو أنه تنوفى حوالي ٢٤٢م ولم يترك لنا أي كتابات أو أعمال.

وأكبر مؤيديه والمنتصرين لمذهبه تلميذه وخليفته أفلوطين (٢٠٥/٢٠٥م) وربما يعتبر الأخير هو مؤسس المذهب الأفلاطوني الجديد".

E. Vacherot, Histoire Critique de l'école d'Alex., (Paris 1846), P.113.

<sup>(\*)</sup> للباحث رسالة ماجستير غير منشورة بعنوان ونظرية الفيض عند أفلوطين، مكتبة كلية الأداس .. جامعة الاسكندرية عام ١٩٨١.

<sup>(</sup>٢) عبدالرُّحمن بيوي، مرجع سابق، ص ص ١١٦/١١٥.

A.H. Armstrong; An Introduction to Ancient Philos.; (London 1957) PP. 175/77. (\*)

الاحداث الخارجية، أدّى بدوره إلى تصوير الحظ مي شكل آلهة'".

ولقد صور كومونت Cumont كما سبقت الإشارة حالة الفوضى الدينية في العالم القديم قبل قسطنطين بقوله: ولنفترض أن المؤمنين في أوربنا الحديثة فد هجروا الكتائس المسيحية ليعبدوا الله، والبراهمة ليتبعنوا تعاليم كونفوشيوس أو بوذا Budhha أو لتطبيق مبادىء الشنتو Shinto، ولنتصور أنه قند حدث اختىلاط عظيم بين شعوب العالم أجمع، وراح فقهاء العرب وعلماء الصين وكهنة الياباد والبوذيون Bonzes ولامنوات التبت وعلماء الهندوس يبشرون بالجبرية وعبادة السلف وتألية الملوك، والتشاؤم، والخلاص عن طريق الفناء.

إنها فوضى يقوم فيها كل الكهنة بإنشاء معابدهم ذات الأشكال الغريبة وممارسة الطقوس المختلفة فيها، مثل هذا الحلم سوف يعطينا صورة دقيقة إلى حد ما للفوضى الدينية التي كانت ضاربة أطنابها في العالم القديم قبل حلول عهد قسططين، ".

ويجد ترتلبان Tertullian في حالة العالم هذه تأييداً لما كان يتراءى له من أحلام كثيبة حيث يقول: وإن هذه الحالة تهدد العالم كله بمصائب فظيعة وتسود روح التشاؤم في الأدب الوثني الله المناوم في الله الله المناوم في الله المناوم في الله الله المناوم في الم

كما يقول كيبريان Cyprian في تفنيده للتهمة التي تقرر أن المسيحيين هم سبب الطاعود والمجاعة والقحط وأنهم عاثوا في الأرض فساداً:

«يجب أن تعرفوا أن العالم قد شاخ وذهب مجده السابق، فهناك تناقص في الأمطار وحرارة الشمس، وقاربت المعادن على النفاذ كما يتناقص الفلاحون في الحقول، والبحارة في البحار، والجنود في المعسكرات، والأمانة في الأسواق، والعدالة في ساحات القضاء والوفاق في الصداقات، والمهارة في الفنون والأخلاق في السلوك»(").

<sup>(</sup>١) انظر، وليم لانجر، موسوعة تاريخ العالم، أشرف على الترجمة محمد مصطفى زيادة، مكتبة النهضة المصرية، ص ص ١٩٩/١٩٨

F. Cumont, Oriental Religions in Roman Paganism, P.196 ff. (Y)

Tertullian, Apol. P.32.

Cyprian, Ad Demeter, P.3. (1)

ولقد ترتب على اتصال اليونان بالشرق أن آمن أكثر الفلاسفة بالتنجيم، وفي خضم هذه الفوضى انحلت الأخلاق واضطرب الفكر، ومن ثم كان من الطبيعي في مشل هذا الجو من القلق والاضطراب أن تسعى بعض العقول وراء السعادة في عالم غير هذا العالم وتبحث في الفلسفة عن طريق للخلاص والتحرر، ومن ثم لم يكن قصد أفلوطين كما سنرى - أن يعلم تلامذته حقائق بقدر ما كان قصده إعدادهم لحياة سعيدة بعيدة عن الشهوات والملذات وذلك لأن أفلوطين فيلسوف ومتصوف في آن واحد.

وعلى أي حال، فإن ظروف هذا القرن وملامحه المختلفة هي التي ساعدت على نشأة الأفلاطونية الجديدة، وأن أفلوطين لم يكن سوى نتاج عصره.

وصفوة القول إن الملامع الشاجة للقرن الثالث الميلادي هي اندماج المعتقدات الدبنية، وتغلغل العادات الشرقية، ونمو الخرافات أو الأساطير، واحترام ما هو قديم، والتعديلات الوثنية شبه الواعية في الأخلاقيات القديمة، والفودية الشديدة في الحياة التأملية، إنها ظواهر يمكن تفسيرها في القوميات التي نشأت عن سياسة الدولة الرومانية وعن نظام العبيد الروماني، كما لعب العامل العنصري دوراً حاسماً في الحركات الدينية في ظل الامبراطورية وساعد على هزيمة التقاليد والأمال التي ارتبطت بالأفلاطونية المحدثة بعد موت أفلوطين .

وبعد أن قدمنا عرضاً موجزاً عن خصائص القرن الثالث الميلادي والتي سبقت الإشارة إليها من قبل ينبغي أن نعرض لمذهب أفلوطين السكندري، والواقع أنه قبل الحديث عن المذهب قد جرت العادة أن نعطي موجزاً عن حياة الفيلسوف وأهم أعماله ومنزلته في عصره.

## ١ ـ حياة أفلوطين ومنزلته في عصره:

بلغت الأفلاطونية المحدثة أوجها في القرن الثالث الميلادي ويخاصة عند أفلوطين الذي يعتبر أكبر شخصية جاءت بعد أفلاطون وأرسطو قديماً وكان أثـوه

عميقاً على المفكرين الذين جاءوا من بعده مسيحيين ومسلمين ١٠٠٠.

ويشتق اسم أفلوطين λωΤίνος من الفعل (بليو) أو (بلوو) ومعناها أبحر، يبحر، ومن ثم فإن الكلمة بلوتينوس معناها لغوياً المبحر Swimmner أو المسافر بالبحر.

فأفلوطين هو تاريخياً المسافر من الشرق إلى الغرب والذي يبلغ في نهاية المطاف روما عاصمة الغرب ليستقر فيها، دون أن يؤدي هذا الاستقرار إلى نسيانه للشرق أو حتى إهماله للمصادر الشرقية لإلهامه الفكري، وهذه المصادر هي مصر التي ولد عاش فيها وآسيا التي سافر إليها (٢٠).

أما عن حياة اللوطين وتكوينه الفكري فليس هناك إشكال بصدد مولده ومماته، لكن الإشكال يقوم بصدد مكان ميلاده وأسرته ووطنه.

ويعتبر فورفوريوس الصوري هو الذي نشر حياة استاذه افلوطين مع التساعيات ودلك بناءً على ما عرفه من أفلوطين نفسه وما قد عوفه من أحداث هذه الحياة وتعليم أفلوطين ابتداءً من وجوده معه وتلمذته عليه، أي ابتداء من عام ٢٦٢ حتى وفاة أفلوطين عام ٢٧٠م، بالإضافة إلى ما تم بينهما من اتصالات في الفترة الأخيرة وما عرفه من أصدقاء أفلوطين الذين كانوا معه وقت وفاته.

ولـد أفلوطين حوالي ٢٠٥م في مـدينة ليقـوبوليس Lycopolis أي أسيـوط حالياً بمصر العليا<sup>١١</sup>. ولم يذكر شيئاً عن أسرتـه ووطنه<sup>١١</sup> وذلـك لأنه كـان يخجل

A. H. Armstrong; An Introduction to Ancient Philosophy (London 1957) P.175. (1)

<sup>(</sup>٢) نجيب بلدي، بن الشرق والغرب/ أفلوطين، مجلة كلية الأداب، المجلد الشامن والعشرون، مطبعة جامعة الاسكندرية، ١٩٨٠، ص ٣٢.

<sup>(\*)</sup> عرفت ليقوبوليس عند اليونان (ليكونيوليس وأي مدينة المذهب وهو الحيوان المقدس المذي كان يرمز لإلهها الرئيسي، وكانت منذ أقدم العصور عاصمة للأقليم الثالث عشر وكان معبودها الرئيسي هو الإله (وب واوت) Wepwawet ويرمز له بابن آوى، وكان وب واوت، أو فاتح الطريق ذو قربة كبيرة مع أنوبيس كما كان يمثل على شكل ذئب واقف أو ذئب برأس إنسان كما كان يلبس درعاً يحمل أسلحة.

P. Hamlyn; Egyptian Mythology, (Italy 1958), P.58

Plotinus, The Six Ennéads, Translated by S. Mackenna, The Introduction, (Chica- (Y) go 1952).

The Encyclop. of Philosophy, Vol.5, (New York 1972) PP.351-52. وانظر: Porphyry; Vita Plotini, P.2.

لوجوده في جسم (")، كما أن التحديدات الجغرافية والعائلية لم تكن لها عنده أهمية كبرى من حيث هو مفكر".

عاش افلوطين في ليقوبوليس وتعلم بها حتى سن العشرين تقريباً، وعندما بلغ الثامنة والعشرين من عمره، أي حوالي ٢٣٢٠م اتجه إلى الاسكندرية، وهناك اخذ يختلف إلى اساتذتها حباً للفلسفة وطلباً لدراستها، إلا أنه لم يجد معلماً يرضيه ويروي ظماه إلى أن قدمه أحد أصدقائه لسماع الفيلسوف أمونيوس ساكاس وما أن انتهى سماعه حتى صاح قائلاً: وهذا هو الرجل الذي كنت أطلبه أو أبحث عنه ٣٠ ومن ثم لزمه أحد عشر عاماً تعلم عليه الفلسفة اليونانية وأكمل معرفتها على وجه التمام إلى الحد الذي قرر عنده أن يسافر إلى الشرق لكي يحصل حصولاً مباشراً على الفلسفة التي كان يمارسها الفرس، وعلى تلك التي يحصل حصولاً مباشراً على الفلسفة التي كان يمارسها الفرس، وعلى تلك التي كان ينادى بها حكماء الهند.

اما عن امونيوس ساكاس فكان مصري الأصل، يوناني التكوين والتفكير، مسيحي مرتد، علم نفسه بنفسه، وبدأ حياته كحمال، وأثر على أفلوطين بعمق، ولا نكاد نعرف شيئاً عن محتوى فكره، إلا أنه قيل عنه أنه ربط بين فكري أفلاطون وأرسطو ومن ثم استطاع أن يؤلف كتاباً يوفق فيه بينهما، ولعل فكرة الارتباط بين أفلاطون وأرسطو سمة بارزة سنلاحظها بوضوح في فلسفة أفلوطين ".

وعندما جاوز أفلوطين التاسعة والشلائين من عمره أي حوالى ٢٤٣ أو ٢٤٤ م، سافر إلى الشرق في الحملة العسكرية التي نظمها الامبراطور جورديان الشالث Gordian III امبراطور الروم ضد الفرس بقيادة سابور Sapor وذلك بقصد الوقوف على الافكار الفارسية والتعرف على أصول الحكمة الهندية، ولكن

(1)

A. H. Armstrong; Plotinus, First Edit., (London 1953); P.11.

A. W. Benn, History of Philos. (London & Watt's & Co.) P.139. إلْضَاءُ

 <sup>(</sup>۲) نجيب بلدي، بين الشرق والغرب/ أفلوطين، ص ٣٣.

T. Whittaker; The Néo-Platonists, 2nd Edit., (New York, 1970), P.28. (۲)
Encyclopaedia Britannica, Vol. 18, (U.S.A. 1964) P.81.

A. H. Armstrong, An Introduction to Ancient Philos., P.177.

عندما أنهزم النحنش لروماني وأنبهى الأمر بمقتل الامتراطبور الرومياني جوردينان في العراق وبلاد ما وراء البهرين، على يبد أحد صناطه ويبدعي وفيليب، الذي أصبح امراطوراً لدومان من بعد، لاد أفلوطين بالقوار متحها إلى أنبطاكيد Antioch في شمال سوريا على البحر المتوسط، ومنها مناشرة إلى رومنا وهو في الاربعين من عمره، وهناك في روما أسنس مدرسته وعمل بها مرشداً ومعلماً بقيبه حاته' '

ولقد جمعت المدرسة كثيراً من المريدين المخلصين دكوراً وإناثاً من سائر الشعبوب ومختلف المهن والبطبقيات، وكيان من بين تسلاميذته المعجبين به -الامبراطور جاليبوس وزوجته الامبراطورة سالونين!!.

مكث أفلوطين في روما عشر سنوات دون أن يكتب شيئاً ولسنا ندري على وجه الدقمة لِم نَمُّ يعد أفلوطين إلى الاسكنندرية، وأثبر الذهباب إلى روما؟ مس الجائز أن يكون قد حس بأنه تلقى من أمونيوس ساكاس كل ما يمكنه أن يلقنه إياه، أو أن يكون قد رفض أن يؤسس في الاسكندرية مدرسة تنافس مدرسه امونيوس أستاذه ومعلمه، فأثر التوجه إلى مركز ثقافي آخر لا يقبل عنها أي عن (الاسكندرية) أهمية وهو روما".

وكان هدف أفلوطين من المدرسة أن تكون نبراساً يهدى النفوس إلى التقوى والصلاح فكان يصرف تلاميذه عن الاشتغال بالسياسة وأمور الدنيا ويحملهم على حياة من الزهب والتقشف توصل إلى شفاء النفس وذلك بالتجرد عن جميع العلائق وإماتة الشهوات"، وذلك لأن أفلوطين قد أعاد إلى الفلسفة سمعتها الطيبة بأن عاش معيشة القديسين وسط ترف روما ورذائلها، فلم يكن يعنى بجسمه بل إنه كان يخجل لوجوده في جسم كما سبقت الإشارة، على حد قول

T Whittaker, Op. Cit., P.27ff (1)

F Copleston, S.J., A History of Philos., Vol.7, P.207. (1)

وانظي H Armstrong, Op. Cit., P.178.

W. R. Inge, Op. Cit., P.116. (٣)

<sup>(</sup>٤) أحمد أمين. وركن حبب محمود، قصة الفاسفة اليونانية، مطبعة دار الكتب ١٩٣٥، ص. . . TY - / T19

فورفوريوس تلميذه وخليفته ١٠٠٠.

ومن الأدلة المعبرة عن احتقاره لجسده أنه رفض أن يقف أمام المصورين بحجة أن جسمه أقل أجزائه شأناً، فضلاً عن أن المصور لا يزيد بصورته على أن يثبت ظلاً لظل أن إن ذلك يدل وحسبما يرى أفلوطين نفسه أن الفن يجب أن يهتم بالروح لا بالجسم.

ولقد حرم على نفسه أكل اللحم، ولم يأكل من الخبر إلا قليلا، أي أنه كان نباتياً يقتصر في طعامه على الحبوب والقواكه والخضروات وكان بسيطاً في عاداته، رحيماً في أخلاقه، بعيداً كل البعد عن العلاقات الجنسية، وكان تواضعه هو الخليق بالرجل الذي يرى الجزء في ضوء الكل

ويذكر فورفوريوس أنه لما حضر أوريجين درسه علت وجه أفلوطين حمرة الخجل، وأراد أن يختم محاضرته فقال: «إن تحمس المحاضر يزول حين يشعر بأن مستمعيه لا يجدون ما يتعلمونه منه والله المحاضرة المحاضرة علمونه منه والله المحلولة الم

وكان أفلوطين في حياته محبباً إلى النفوس، مقرباً من العظماء، فكان الامبراطور جالينوس ينزله من نفسه منزلة سامية، ويقدره أعظم تقدير حتى قيل إنه اعتزم أن يقطعه منطقة كمبانيا Campania في إيطائيا ليقيم عليها مدينة فاضلة Utopia تحكم على مثال ما ارتأى أفلاطون في الجمهورية وكان يريد تسميتها بلاتونوبوليس πλαΤωνοπολίς، إلا أن المشروع لم يكتب له النجاح وذلك لأن القيصر قد فهم من حاشيته بأن أفلوطين يريد أن يحقق مدينة أفلاطون المثالية التي لم تتحقق منذ ستة قرون (۱).

ولقد عهد إليه فريق كبير من علية القوم بالقيام على تربية أولادهم فضلًا عن أفواج الشبان التي كانت تؤم بيته وتحضر مجلسه، ويبدو أن هذا التأثير من جانب

Prophy., Vita Plotini, P.14.

Ibid., P.14. (Y)

وانظر: فورفوريوس الصوري، ايساغوجي، تحقيق أحمد فؤاد الأهواني، المقدمة، دار إحياء الكتب العربية ١٩٥٧، ص ١٤.

Proph., Vita Plotini, P.14.

T. Whittaker, Op. Cit., P.29.

افلوطين في الوسط الذي أقام به إنما صدر عن طبيعة شخصيته حيث تميز بسمو خلقه، ونفود بصبرته من حيث قدرته الثاقبة على معرفة الرجال، كما تميز أيضا بالعفة، فأحد نفسه بالزهد والتقشف لتطهير الروح من أدران البدن قلم يكن ينعم بالنوم إلا بقدر ما تضطره إليه الحاجة اضطراراً، ولم يكن يبح لنفسه من الطعام إلا ما يقيم أوده!!.

ويذكو فورفوريوس قصصاً غريبة عن حياة أستاذه أفلوطين من حيث أنه كان يمثلك معرفة فاثقة عن الأرواح، كما كانت له بصيرة نافذة في الطبائع البشرية حتى استطاع أن يتنبأ لكثير من الأطفال الذين كان يتعهد تربيتهم بمستقبلهم إما فشلاً أو نجاحاً"!

ويصوره فورفوريوس على أنه قديس الفلسفة وهو وصف مبالغ فيه، ولكنه مع ذلك نجع في تصويره على أنه (الخبير) أو (الماهي) The Adept أو الرجل الذي حقق الرؤية الكاملة، كما كان له تأثير ساحر وعطف عظيم، فقد عبده مريدوه وتلامذته وتابعوه لأنه كان يساعدهم مساعدة روحية، ويقال إنه استطاع أن ينقذ فورفوريوس من الانتحار وذلك ينصيحة عاقلة الله المناهدة ورفوريوس من الانتحار وذلك ينصيحة عاقلة الله المناهدة المناهدة المناهدة ورفوريوس من الانتحار وذلك ينصيحة عاقلة الله المناهدة المن

ويـذكر المؤرخون أن افلوطين لازمه مـرض لفترة طـويلة من حياتــه إلى أن توفى عام ٢٧٠م، في مدينة كمبانيا<sup>١١</sup> عن ست وستين عاماً.

وكان آخر ما نطق به أفلوطين وهو على فراش الموت لصديقه Zethos هـذه الكلمات: دوالأن سأسعى جاهداً لكي يرتفع الجانب الإلهي في إلى ما هو إلهي في العالم أو الكون، وبعبارة أخرى دتعود النفس إلى بارثها، ".

ولم يعرف العرب كثيراً عنه ولكن يعرفون مذهبه ويبطلقون عليه مذهب

والغار . Plotinus, The Six Ennéads, Trans by Stephen Mackenna, The Introduction

Horatio W. Dresser, A History of Ancient & Medieval Philos., New York, P.183. (١) وانظره أحمد أمين وزكي نجيب، مرجم سابق، ص ٢٦٨.

K. Jaspers; the Great Philosophers, The Original Thinkers, Vol.2, Trans. By (Y) Ralph Manheim (U.S.A. 1966) P.39.

A. H., Armstrong, Op. Cit., P.178. (\*)

Porph. Op. Cit., P.22. (1)

T. Whittaker, Op. Cit., P.28.

الاسكتدرانيين، فيذكر ابن النديم اسمه ضمن مفسري كتب الفيلسوف أي (أرسطو) في المنطق وغيرها من الفلسفة وهو آخر فيلسوف في هذه القائمة ودعاه فلوطينيس (1)

ويذكر القفطي افلوطين بقوله وإنه كان حكيماً مقيماً ببلاد اليونان له ذكر، وأنه شرح بعض كتب أرسطوطاليس وأن المترجمين قد ذكروه من شراح أرسطو وأن تصانيفه نقلت من اليونانية إلى السوريانية، ولكن لم ينقل منها شيء إلى اللغة العربية(). ويلقبه الشهرستاني (بالشيخ اليوناني)() ويذكر رموزه وأمثاله وهي تتناول الهيولي والصورة والعقل الفعال().

كما نجد إشارة إلى الشيخ اليوناني في (جاويدان خرد) غير أن هذه الإشارة تربطه بديوجانس الفيلسوف الكلبي المشهور. فيقول: ووديوجانس هذا صاحب الشيخ اليوناني ومعلمه. والشيخ اليوناني هو صاحب الحكمة التي ظهرت منه في كتبه المعروفة، وليس هذا موضع ذكرها، فمن أحب أن يطالعها فليقرأها من تلك الكتب فإنها موجودة ها.

ويلاحظ أن الإشارة هنا غريبة فلم يكن أفلوطين من أصحاب ديوجانس وقد دعا هذا الدكتور عبدالرحمن بدوي محقق (جاويدان خود) إلى الشك في أن يكون الشيخ اليوناني أفلوطين، غير أنه من المعروف أن الإسلاميين خلطوا بين عصور الفلاسفة خلطاً تاماً.

ولكن ما يلفت الأنظار هو قول مسكويه: «ان كتب الشيخ اليوناني موجودة ومن شاء فليطالعها» ونحن لا نعلم كتاباً في العالم الإسلامي باسم (افلوطين) أو الشيخ اليوناني، غير أن مذهب أفلوطين ونظرياته قد عرفت على أكبر نطاق خلال كتاب وأوثولوجيا أرسطوطاليس، وقد ثبت بما لا يدع مجالاً للشك أنه مقتطفات

<sup>(</sup>١) ابن النديم، الفهرست، مطبعة الاستقامة، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) القفطي، أخيار العلماء بأخيار الحكماء، مطبعة السعادة ١٣٢٦هـ، ص ١٧٠

 <sup>(\*)</sup> ليس أفلوطين يونانها وإنما هو مصري من بلدة أسيوط بمصر العليما كما ذكرنا ولعمل الخلط الذي وقع فيه الشهرستاني راجع إلى الخطأ الذي شاع في وقت ما من أن أفلوطين هو أفلاطون.

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني، الملل والنحل، جـ ٢، تخريج فتح الله بدران، الطبعة النانية ص ص ١٥٧/١٥٢

<sup>(</sup>٤) مسكويه، جاويدان خرد، ص ٢١٦

من تساعيات أفلوطين وبخاصة التساعيات البرابعة والخامسة والسيادسة، ولكنيه عرف عند لإسلامين منسوباً إلى أرسطوطاليس .

اما من ناحية مؤلفاته: فلقد بدأ أفلوطين الكتابة وهو في الخمسين من عمره أي حوالى ٢٥٤، بعد عشر سنوات من افتتاحه المدرسة في روما، وكان يكتب أو يملى رسائل متفاوتة الطول هي صورة لتعليمه الشفوي وكان هذا التعليم شرح على نص لأفلاطون أو لأرسطو أو لواحد من شراحهما، أو قضية رواقية أو على دعوى شكية أو جواباً عن سؤال أو رداً على اعتراض أو تعقيباً على راي ١٠٠٠.

وجاءت جميع كتابات أفلوطين على هيئة رسائل بلغ مجموعها أربعة وحمسين رسالة جمعها تلميذه فورفوريوس الصوري وقسمها بعد وفاة أستاذه ٢٧٠ إلى سنة 'قسام ووضع في كل قسم منها تسع رسائل ومن هنا عرفت بالتساعيات و التاسوعات 'و التاسوعات على الطريقة الفيثاغورية"، وهذه التساعيات نرجح تيمن بالعددين ٦، ٩ على الطريقة الفيثاغورية"، وهذه التساعيات الأفلوطينية عبارة عن مذكرات تركها أفلوطين بخط رديء ثم جمعها فوروفوريوس ونظمها ونشرها.

يقول فوروفوريوس: «سورت بالعددين ستة وتسعة فجمعتها في ست تاسوعات لم أسر فيها على نظام زماني معين في ترتيبها، فهذا قد بينته في مكان آخر، وإنما قسمتها بحسب الموضوع، (\*)

وتعتبر تساعيات أفلوطين مصدرنا الرئيسي عن الأفلاطونية المحدثة، وتتناول التساعية الأولى دفلسفة الأخلاق، والتساعية الثانية «الطبيعة»، والثالثة موضوعها

(1)

 <sup>(</sup>١) عبدالرحس بدوي، أفلوطين عند العرب، الطبعة الثالثة، وكالمة المطبوعات الكويتية ١٩٧٧،
 ص ص ص ٦٦/٣،

<sup>(</sup>٣) محمد على أبو رياد، تاريخ الفكر الفلسمي، جـ ٢، أرسطو والمدارس المتأخوة، ط ٤، الهيشة المصوية عامة للكتاب ١٩٧٤، ص ٣٢٦

F. Copleston, S.J. Op. Cit., P.207

<sup>(</sup>٥) أميرة حلمي مطر، الفلسفة عند اليونان، ص ٣٠٤

والكون أو العالم، والرابعة تبحث في وعلم الفس، والحامسة موصوعها والعقل، والحامسة موصوعها والعقل، والسادسة أو الأخيرة تعبر عن مذهبه في الحقيقة أو العالم العلوي أو الوجود".

وتتلخص النظرية الرئيسية في التساعيات في وصف مسيرة النفس في صعودها إلى العالم العلوي وهبوطها إلى العالم الأرضي

وليست هذه الرسائل عرضاً منظماً لمذهبه ولكنها سلسلة محاضرات لتوضيح نقط خاصة بالرجوع إلى مذهب أفلاطون، ومن ثم فإنها تقترب في أفكارها واتجاهاتها إلى حد كبير من الموضوعات التي يعبر عنها مذهب أفلاطون ومن أهم هذه الموضوعات: الإيمان بالعالم الأخر أو ما يسمى بعالم المشل، وتمايز العالم المعقول عن العالم المحسوس، وإثبات خلود النفس وبقائها بعد الموت، عكس البدن الذي يتحلل ويفنى، والاتجاه إلى إثبات الجمال والخير وكلاهما الواحد أو الله تقريباً.

أما عن علاقة رسائله وكتاباته بتطوره النفسي والعقلي، فعندما بلغ التاسعة والخمسين كان له إحدى وعشرون رسالة، وعندما بلغ الخامسة والستين ضم إلى هذا العدد أربعاً وعشرين رسالة أخرى، وفي الأيام الأخيرة من حياتنه كتب باقي رسائله أي أن كتاباته جاءت على مراحل ثلاث هي"!

المرحلة الأولى: تعرف هذه المرحلة من حياته باسم «المرحلة الإميلية» نسبة إلى اميليوس، وكتب فيها إحدى وعشرين رسالة.

المرحلة الثانية: وتعرف هذه المرحلة باسم والمرحلة الفورفورية، نسبة إلى فورفوريوس الصوري وكتب فيها أربعاً وعشرين رسالة.

المرحلة الثالثة والأخيرة: وتسمى «بالمرحلة الأوستيخية، نسبة إلى أوستيخيوس وكتب فيها تسع رسائل فقط.

وانظرا

A. H. Armstrong; Plotinus, P.16. (1)

T. Whittaker, Op. Cit., PP. 30/31

وايضاً،

A. H. Armstrong, Op. Cit., P.176

Kenneth. Sylvan G. Plotinus. Complete Works (London 1917), PP.10-13.

T Whittaker. Op Cit P28

ويلاحط أن هناك ترجمات مختلفة للتساعيات، منها ترجمة إميل برييه E Brehier وكدلك ترجمته في محموعة Guillaume Bude التي ظهرت في باريس سنة ١٩٢٧، وكدلك شرة كرويتسر، ومورر Creuzer & Moser ايضاً في باريس سنة ١٨٥٦، ونشرة كيرشهوف Kirchoff في ليبتسج سنة ١٨٥٦، ونشرة مولر Volkman في برلين سنة ١٩٧٨، وأيضاً نشرة فولكمان ١٨٥٦، وأيضاً نشرة فولكمان مناه ١٨٥٦، ونشرة بوييه Bouillet في باريس سنة ١٨٥٧، وأخيراً الترجمة الإنجليزية التي أعدها ستيفن ماكينا S. Mackenna سنة ١٨٥٧، واخيراً الترجمة الإنجليزية التي أعدها ستيفن ماكينا

أما عن المصادر والمنابع التي استقى منها افلوطين فلسفته، فهي متعددة وموضع خلاف كبير بين المؤرخين والباحثين، ذهب فريق إلى القول بأنها فلسفة انتخابية، وقريق آخر أكد أنها فلسفة أصيلة كل الأصالة، بينما ذهب فريق ثالث إلى أنها فلسفة إغريقية وان الاتجاه العام لها يوناني شأنه في ذلك شأن أفلاطون وأرسطو، وقرر فريق رابع أن في فلسفة أفلوطين اتجاها دينياً غريباً عن التبار العقلى الذي سار فيه فلاسفة الإغريق".

ولا شك أن افلوطين يمثل اتجاها أصيلاً وإن كان قد تأثير إلى حد كبير ببعض المذاهب والتيارات الفلسفية السابقة عليه كالافلاطونية والأرسطية والرواقية، والفيثاغورية المحدثة بالإضافة إلى تأثره بالأفكار الشرقية القديمة، إلا أنه مع ذلك لم يكن حاصلاً لإنتاج غيره، وكفى، بل جمع شتى العناصر وسلط عليها أشعة من ذهنه الجبار فانصهرت كلها في مبدأ جديد إنشاه إنشاء، وإبتكره ابتكاراً، ثم اتخذه نواة يبدأ منها السير وأساساً يقيم عليه البناء.

ولن نعرض لهذه المؤثرات بالتفصيل، وأنما سنشير إليها من خلال عرضنا لمذهبه الفلسفي.

## ٢ ـ مذهبه الفلسفى:

إذا كان اللاطون أول فيلسوف إغريقي قدم نسقاً فلسفياً متكاملًا شاملًا

John E. Fredmann, A History of Philos., Vol.1, London, P.238 (Y)

 <sup>(</sup>٢) فؤاد زكويا، التساعية الرابعة لأفلوطين في النفس، ص ١٣ وانظر.

A. H. Armstrong; Plotinus, PP. 16/27

مباحث الوجود، والمعرفة، والأخلاق، والسياسة بالإضافة إلى فلسفة الفن أو الجمال، فإن أفلوطين قدم لنا فلسفة ذات ساء روحي مسطم يتمير بالموحدة العضوية والديناميكية بين سائر أجزائه". ويتوضح هذا البناء معالم طريقين أحدهما مابط تدريجياً من الواحد إلى العقبل الكلي إلى النفس بانواعها المختلفة حتى أدنى الحقائق ثبوتاً وهي الأجسام المحسوسة، وفي هذه الحركة الهابطة تتم عملية الفيض أو الصدور، فهو طريق متافيزيقي أو عقلي والبطريق الثاني صاعد يصف النفيي في ارتفاعها إلى الخير المطلق أو الواحد واتحادها الثاني صاعد يصف بتجربة الاتصال أو الجذب الصوفي. وفي هذه الحركة الصاعدة تنطلق النفس من الكثرة للاتحاد النام بالواحد أو الله فهو طريق صوفي".

ولما كان العمود الرئيسي الذي يقوم عليه البناء الفلسفي الأفلوطيني هو الله أو العالم المعقول، ومن العالم المعقول ينتقل الإنسان إلى العالم المحسوس، ومن هذا الأخير يحاول أن يرتفع ثانياً إلى الواحد الأحد، فإننا سنجد إن هذا البناء الفلسفي يقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية هي: العالم المعقول أولا، ثم العالم المحسوس ألى العالم المعقول العالم المحسوس إلى العالم المعقول اللائمة اللهام.

## ١ - الواحد أو الله:

(0)

تبدأ مينافيزيقا أقلوطين بشالوث مقدس يمثله الواحد أو الأول (الله) ثم ما يصدر عن هذا الواحد الساكن الثابت وهو العقل الكلي الذي يحتوي على الصور أو المثل الأفلاطونية ثم ما يصدر عن هذا الأخير وهي النفس الكلية وما يصدر عنها أخيراً من نفوس جزئية متكثرة بالهيولي. ولقد كان أفلاطون أول من أشار إلى فكرة الله الواحد عند اليونان وبخاصة في الباب السادس من الجمهورية وجاء أرسطو وتناول فكرة الألوهية في المينافيزيقا وتكلم عن المحوك الأول

A.H. Armstrong; An Introduction to Ancient Philosophy, PP. 178/179. (1)

<sup>(</sup>٢) أميرة حلمي مطر، الفلسفة عند اليونان، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمن بدوي، خريف الفكر اليوناني، ص ١٣٢.

Plato, Republic, VI. (٤)

الدى يحرك ولا ينحرك على الإطلاق.

اما أفلوطين فقد حاول أن يجد مبدأ أول اسمى من العقل الأرسطي والمثل الافلاطونية، فنه عنده هو المصدر الأسمى للوجود، هو إله أرسطو ارتفع به إلى درجة عالية من البعد والسمو بعد أن قرب بينه وبين إله الحير عبد أفلاطون وجعل صلة بينه وبين المشل في العقل الأول ذلك بالإضافة إلى ما ورد في البارمنيد من تشبيهات شعرية ذات طابع رمزي تشير إلى استحالة التعبير،عنه وعدم وضعه تحت أي حد منطقي لأن طبيعته لا تقبل التعريف. والأن نعرض لطبيعة الواحد أو الله عند أفلوطين وأهم صفاته وكيفية صدور الموجودات عنه.

## أ ـ طبيعة الواحد وأهم صفاته:

يرى أفلوطين أن الواحد أو الله يقوم على قمة الأشياء جميعاً، وهو غامض بعض الشيء، فترة يسميه بالواحد أو الخير، وتارة أخرى يدعيه بالأب لكن ليس بالمعنى المسيحي للكلمة (١٠) والصفة الرئيسية التي ينطبع بها النظر إلى الله عند أفلوطين هي أن الله هو اللامتناهي في مقابل المتناهي، والأول في مقابل الكثرة، والمعقول في مقابل العقل، وهنا نجد أن صفات الله عند أفلوطين مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بهاتين لتفرقتين الرئيسيتين أولاً بين المتناهى واللامتناهى، وثانياً بين العقل والمعقول (١٠).

وإذا كان أفلاطون قد وصف الله بأنه الخير والوحدانية، وإذا كان أرسطو قد عبر عن الله بأنه (فكر الفكر) وأنه غنى مكتف بذاته، فإن أفلوطين لا يقتصر على هذا بل يحريد أن يجرد فكرة الله من كل ما يحدث اختلالاً في الوحدة أو في الكمال، ويصفة خاصة في الوحدة، ومن ثم يمكن القول بأن فكرة الوحدة هي الأساس في نظرية الله عند أفلوطين ولذلك يحاول أفلوطين ما استطاع أن يسلب عن الله كل الصفات التي من شأنها أن توهم بأن هناك تعدداً أو تركيباً فيه، فنجده ينكر أن يكون الله عقلاً وأن يكون وجوداً وينكر أن تكون له أية صفة من الصفات كائنة ما كانت هذه الصفة

<sup>(1)</sup> 

A.H. Armstrong, Op. Cit., P.180.

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمى بدوي، مرجع سابق، ص ١٧٤

ولم بنعت أفلوطين الواحد لتحديدات إيجاليه سل حاول من لصفيه ،وصنف سلبية فالنواحد أو الله هنو الشيء الذي لا صفية لنه ولا بمكن وصفيه ولا يمكن إدراكه (١٠ لأنه متعال، وهو العني بداته والمكتفى لداته (١)، العني كمنا أن السبيط، ومعنى البساطة أنه لا يتحلل إلى أجزاء ولا يتركب من أي أحراء

ويرى أفلوطين أن الواحد يعوق العقل ويسمو عليه كليه، فالحوهم والوجنود والحياة الله المحياة الله يمكن إسادها إلى الواحد لأنها كثرة وتعدد وإن هذا يتنافى مع طبيعة الواحد غير القابلة للانقسام والتعدد.

والواحد لا يمكن أن يكون شيئاً ممنداً قابلاً للامنداد أو الانقسام ولكنه قبلي سائر الموجودات الأخرى".

بعبارة أخرى، لا يمكن أن يقال عن الله إن له مقداراً لأن المقدار يتنافى مع اللاتناهى، فإن أي مقدار مهما كان لا يمكن أن يتصور غير متناه في نمسه.

وإذا كان بارمنيدس الإيلي قد ذهب إلى أن الوجود واحد ساكن ثابت، وان البينوس جعل الإله الأول πρώΤος θεος فوق العقل، كما جعل نوميسوس المبدأ الأول (الله) فوق الديمورج (الصانع)، وكذلك إذا كان فيلون قد رفع الله فوق القوى الكامنة في العالم أو المكونة له، فإن أفلوطين جعل المبدأ الأساسي والأخير هو الواحد أو الأول "، فالواحد إذن يسمو على كل الموجودات الكائنة في عالم الخبرة الحسية أو المحسوسات.

والله عند أفلوطين هو المواحد سدون أي كثرة أو تعدد أو انقسام كما أنه لا يوجد في الواحد ثنائية الجوهر والعرض، ومن ثم يرفض أفلوطين أن يتصف الله بأية صفات يقينية أو ايبجابية كما سبقت الإشارة.

بمعنى اننا لا يجب أن نقول إن الـواحد بجب أن يكـون هكـدا أولاً يكـون

| Enn | V. 4. 1 (516-b-c) | (1) |
|-----|-------------------|-----|
| Enn | V. 1, 1           | (7) |
| Enn | III. 8. 9. (352b) | (T) |
| Enn | III. 8. 8 (351d)  | (1) |
| Enn | <b>V</b> 1, 1, 25 | (0) |

هكذا، لأننا إدا صا إن الواحد يوجد على هذا النحو أو لا يوجد فإننا بدلك بكون قد حددناه وجعلما منه حقيقة جزئية وذلك لأن الله وراء كمل هده الأشياء والجزئيات التي مستطيع تحديدها أو وصفها "

والله الواحد هو الخير" بل إنه أكثر من الخير، وبالتالي فإننا لا ستبطيع أن نعزى إليه أو أن نصفه بصفات العلم والإرادة والحركة أو القدرة وهي التي نطلق عليها الصفات المعنوية، فالله لا يمكن أن يتصف بالإرادة لأنه إذا كان الله مريداً فمعنى ذلك أنه في حاجة إلى غيره، وفي هذا نقص، والنقص على الله محال، كذلك لا يمكن أن يتصف الله بالحياة، وذلك لأن الحياة لا تقوم إلا إذا كانت هناك رغبات وإر دات ومجموعها يكون الحياة، فإذا انكرنا الإرادة فقد انكرنا بالتالى الحياة.

ولا يمكن أن يتصف الله بـالعلم أو الفكـر"، لأن العلم يقتضي القسمة أي يتنافى مع البساطة والوحدة المطلقة لله وذلـك لأن العلم هو أولاً تـركيب من عدة أشياء لكي تتكون منها وحدة، أي تركيب معـان جزئية لاستخراج معنى كلي.

كما أنه في ألعلم ثنائية بين العاقل والتعقل من جهة، وبين العاقل والمعقول من جهة أخرى، وفي كلتا الحالتين لا بد من القول بالقسمة، والقسمة لا تقال إلا على المركب، معنى ذلك أننا نفى صفة البساطة التي نطلقها على الله، كذلك لا يمكن أن يتصف الله بالقدرة لأن القدرة تقتضي الأثر المباشر والأثر المباشر والتغير، والتغير معناه الكثرة والتركيب.

ولا يمكن أن يقبال عن الله إنه موجود لأن كبل وجود إنسا يكون متبائراً اي خاضعاً للتأثر بفعل أو انفعال، ومما هو خاضع ومتباثر فهمو متغير، والله ثبابت لا يتغير بحال من الأحوال.

فالله إذن واحد وحدة لا تنقسم، كما أنه ثابت ثبوتاً غير قابل للتغير، كما أنه

Enn., VI, 8, 9 (743c)

Enn., III, 8, 8, (351C).

Enn. VI, 7, 38.

أزلي أبدي، ساكن ثابت في الماصي و الحاصر أو المستقبل وأنه مطابق لذاته، إنه فوق الفكرام، وفوق الوجودال، فإذا فيل إنه فوق العقبل فهذا لأن العقبل كما دكرنا يتطلب عاقلاً ومعقولاً، وإذا فيل أنه فنوق الوجنود فهذا لنفس السبب ولأن الوجود ليس بواحدام، ولكن إذا احتبرزنا من هذه الشوائب يمكننا أن نقول مع أفلوطين وإنه عقل ووجنود وفعل وأقنوم والله أو الماكنان الله أو المواحد لا يمكن إدراكه إدراكا مباشراً، أعني أن تقال أو تطلق عليه صفة إيجابية فبإننا لا نستنطيع في هذه الحالة أن نصفه إلا بالصفات السلبية، وهذا ما يسمى بالسلاهوت السلبي في النفي النقدي لكل أنواع الإيجاب المختصة بالله التي يليها نفي آخر لنفينا".

ومن أهم الصفات السلبية التي يطلقها أفلوطين على الله أنه لا متناه واحمد، خير، وأنه فوق كل تحديد أو تعريف.

ولما كانت هذه الصفات السلبية تتبع الفكرة الأولى التي لدينا عن الواحد، لذا فإننا سنضطر في نهاية المطاف إلى القول بوجود صفات إيجابية نستمد منها الصفات السلبية التي نضيفها إلى الله، وهذه الصفات الايجابية هي اللاتناهي أو اللاتعين والوحدانية والخيرية.

ولما كان المبدأ الأول هو الخير المطلق، فهو أيضاً الجمال المطلق الكامل، خالق كل جمال، والكمال المطلق هو في الوقت ذاته القدرة العولدة " لكل ما هو جميل، والزهرة التي يتضح فيها الجمال المطلق، لهذا كان الأول موضوع الحب الأعلى، فالحب لا يمكنه أن يتعلق بضروب الجمال الأرضية التي هي خادعة وهمية دنستها المادة وجرفها تيار التغير المستمر.

# إن الأول بكماله المطلق هو العلة المولدة للأشياء جَمْيعاً ٣٠.

| Enn., 111, 8, 9.                                                    | (1) |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| Enn., VI, 2, 1.                                                     | (٢) |
| Ibid                                                                | (۲) |
| Enn., VI, 7, 16                                                     | (1) |
| A.H. Armstrong; Plotinian & Christian Studies, London, 1979, P.185. | (0) |
| Enn , V. 1. 7, (9-10)                                               | (F) |
| Fnn V 17                                                            | (Y) |

فكيف صدرت الموجودات عن الله؟ أو بمعنى آخر كيف صدرت الكثرة عن الوحدة؟

## ب \_ كيف خلق الله الأشياء جميعاً؟

إن هذا التساؤل يدخلنا مباشرة إلى نظرية الفيض أو الصدور.

فكيف صدرت الكثرة عن الوحدة؟ أو كيف صدر ما هو متحرك عما هو ثابت؟ لقد حاول بارمنيدس الأيلي قديماً حل هذه المشكلة عن طريق إلغاء الكثرة وإثبات الوحدة كما حاول أفلاطون حلها عن طريق المثل الرياضية لكنه لم ينجح "، أما أفلوطين فقد حاول حلها عن طريق الصور الرمزية والتشبيهات الشعرية فاستخدم مجموعة من المصطلحات الرمزية لوصف هذه النظرية: كالشمس وضوئها، والحرارة والبرودة والروائح والنبغ المائي الأرضي، والمرآة بالإضافة إلى نمو بذرة".

وتوحى كل صورة أو استعارة رمزية بمعنى مختلف للإنتاج والتوليد، فالنبات مثلاً ينمو من خلال دمار البلدة، بينما تستمر الشمس في الوجود رغم إنتاجها للضوء، كما أن ينبوع الماء لا يخلق الماء بنفس الصورة التي تعكس فيها المرآة الصورة، لأنه ليس من المعقول السؤال عما إذا كانت الصورة موجودة قبل وجود الشيء أمام المرآة، بينما كانت المياه موجودة بالفعل في الأرض وبنفس الطريقة فإن الضوء لا يوجد قبل إشعاع الشمس.

ويركز أفلوطين على استعارة الضوء ومصدره لتوضيح مفهوم الصدور أو الفيض وهذه الاستعارة في حاجة إلى توضيح وذلك بسبب أصولها المادية الرواقية.

يقول أفلوطين و... تصور كتلة مضيئة في مركز كرة شفافة بصورة تجعل الضوء من الداخل يظهر على كل السطح الخارجي المظلم، فمن المؤكد أننا

<sup>(</sup>١) محمد على أبو ريان، أرسطو والمدارس المتأخرة، ط ٤، الهيشة العامة للكتباب ١٩٧٤، ص ٣٣٠.

Enn., V, I, 7; I, 7, 1; V, I, 2, V, I, 7

سنتفق على أن مركز الضوء الداخلي ثابت ويضيء السطح الخارجي كلمه ١٠٠٠.

ويقول أيضاً وفلنجرد الكتلة المادية، وبغى على الضوء كقوة \_ هنا لا نستطيع أن نتحدث عن الضوء في مكان معين، فهو منتشر من داخل وجميع جوانب الكرة، ونحن لا يمكننا تحديد المكان الموجود فيه أو كيفية وجوده "، فالضوء موجود في كل نقطة في الكرة، كما أنه لا ينتشر بسبب الحجم الهيكلي لهذه النقطة المركزية لكن عن طريق نوع آخر مُن القوة ليس لها صفة مادية ".

أي أفلوطين يشير في الفقرة السابقة إلى ضرورة إضفاء معنى فلسفي محدد عند الحديث عن الصدور أو الفيض، فالضوء في الاستعارة السابقة لا يبثق من المركز بل هو موجود في الكرة كلها.

ويؤكد أرمسترونج Armstrong أن هذا التحليل يهدم نظرية الصدور من أساسها وأن كان هذا من الممكن أن يصبح حقيقياً لو استطعا فهم الإشعاع على أساس المعنى المكاني(1).

ولقد استبدلت فكرة الضوء الذي يشع من مكان معين إلى امكنة اخرى بحقيقة أخرى ذات قوة غير مادية هي مصدر إضاءة الكرة، فبدلاً من أن يكون (أ) مختلفاً مكانياً عن (ب) ويشع عليه الضوء، يقترح افلوطين أن (أ) \_ يؤثر على (ب) عن طريق وجوده غير المادي من خلال (ب).

فالضوء في الكوة يشع من مضدر لا يتركز في مكان واحداً.

وكذلك الحال بالنسبة لمثل الصوت ـ يذكر أفلوطين أننا إذا تركنا المصدر المادي للصوت، ولم يبق سوى قوة الصوت، لتغلغل في المكان وهنا يصبح مثل الصوت مثل الضوء(١).

Enn. VI. 4. 7

Enn VI. 4. 7

(Y)

tbid

' H Armstrong "Emanation" in Plotinus, "Mind, XLVI, N.S. no. 181", P.62.

Enn VI 1. 4 7

Enn VI 4 12

(1)

وهناك استعارة الرائحة ـ ذلك أن الرائحة المعطرة التي بشمهها هي العطر نفسه منتشراً في الهواء، ولكن يوجد اختلاف هام بين استعارة الضوء والعطر أو الرائحة عند أفلوطين، فجزئيات العطر الذي استنشقه تختلف عن جزئيات العطر الذي تستنشقه، فقد تكون هذه الجزئيات متشابهة لأنها من نفس النوع ولكنها ليس هي نفسها".

أما الضوء فيعتبره أفلوطين غير مادي لأنه من الممكن وجوده بدرجة والحدة من أكثر من مكان<sup>(١)</sup>.

فالضوء الذي يضيء الكرة هو نفس قوة الضوء الموجود في الكرة كلها، ولما كان الضوء غير مادي فإنه لا يتقيد بالقيود المكانية التي تخضع لها الكائنات المادية برمتها.

ويلاحظ أن تلوطين في تحليله لاستعارة الضوء لم يضع حداً فاصلاً بين المصدر وقوته ومن ثم فقد انتقد مذهب الوجود عن طريق القوى أو الوسائط، ذلك المذهب الذي تنفصل فيه الحقيقة العليا عن قواها التي تنبعث منها وبالتالي توجد القوة ويستغى المصدر.

يقول أفلوطين: «إنه عند ظهور هذه القوى، يجب ظهورها مصدرها معها «١٠٠ كما أن هذا المصدر بجب أن يكون موجوداً في كل مكان ككل واحد غير منقسم ه (٩٠٠ فالانفصال بين القوة والمصدر زائف لأن القوى الكامنة في العالم المحسوس هي العقل، والنفس التي تضم العقل كقوة تدخل في نطاق العالم المحسوس لتفسر صفات المحسوسات (١٠).

فالوجود الحقيقي للنفس هو الوجود الكامن في العالم المحسوس<sup>10</sup>. وتعطى

| Enn., VI 8, 4.                                                                 | (1) |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Enn., 1V, 3, 10.                                                               | (1) |
| Enn., IV, 8, 4; III, 2, 5, V. I, 6.                                            | (٢) |
| Enn., IV, 4, 9.                                                                | (1) |
| Ibid.                                                                          | (0) |
| R. E. Witt, «The Plotinian Logos & Its Stoic Basis», Classical Quarterly, XXV, | (1) |
| (April 1931), P.166.                                                           |     |
| Enn., VI. 4, 5.                                                                | (Y) |

النفس الوحلة للجسم لأنها واحلنة، وتتغلغل خلال مجموع أجزاء الجسم "!.

ويرى أفلوطين أن الموجودات تصدر عن الواحد بضرب من الإشعاع تماماً كما تفيض الأشعة عن الشمس، مع ثبات الشمس، وهنا نجد استعارة الضوء" فالواحد أو الله حينما يتعقل ذاته، يل مولوداً أقل منه في درجة الكمال والنضع هو العقل الذي يضم ضوء الواحد في طياته".

ويحصل العقل الكلي على قـوته التي تمكنـه من إنتاج العـديد من الصـور نتيجة إشعاع الخير الأوحد أو الله (1).

ويقوم العقل بتجزئة ضوء الواحد إلى عدة أجزاء (١٠)، وهنا يـذكر ريست Rist أن افلوطين يتحدث عن الواحد ووجوده وكذلك تأثيراته (١٠).

والعقل حينما يتعقل أو يتأمل الواحد الأحد تصدر عنه نفس لها أجزاء أعلاها موجود في العقل وأدناها موجود في العالم المحسوس" وغالباً ما ينظر إلى النفس على أنها موجودة في عالم العقل".

فالعقل هو صورة الواحد، وإن النفس هي صورة العقل، إنهما رسول العقل المنفصل عنه ظاهرياً ١٠٠.

وأخيراً يفسر أفلوطين الواحد تفسيرات مختلفة، فالواحد واحد في ذاته وهذه هي واحدة الذات، أي أن ذاته غير منقسمة إلى أجزاء، وهمو واحد لا يتعمد أي ليس اثنين أو ثلاثة وهذه هي الوحدة بالمعنى الرياضي (١٠٠، وهمو واحد أيضاً لانه لا

Enn., VI, 7, 7. (1) Enn., VI, 7, 16; V, 1, 6; V, 1, 7. **(1)** Ibid. " (X) Enn., VI, 5, 7 (1) Enn., VI, 7, 16. (0) (1) J. M. Rist, Eros & Psyche, (Toronto, 1964), P.81. Enn., II, 1, 5; IV, 3, 24; II, 9, 2. **(Y)** J. Deck. Nature & Contemplation & The One. (Toronto Press 1967) P.31. (^) Enn., VI. 4, 15 (4) (1.)Enn., VI, 9, 5, 1

## ٢ ـ العقل أو اللوغوس:

يعتبر العفل هو الأقنوم الشاني في الثالوث الأفلوطيني، ذلك أنه لما كان الواحد لا يمكن أن يظل غارقاً هكذا في وحدته إلى الأبد، فإنه لا بد وأن يشع منه نور ينتشر فيفيض على ما حوله دون أن ينقص منه شيء.

وهذا النور الذي يصدر عنه دليل جوده وكرمه وخيره، فالواحد يشاهد ذاته وينتج عن هذا انبثاق شبيه له، هو الأقنوم أو المبدأ الثاني وهو العقل الكنه أقبل كمالًا منه.

فكان العقل هو صورة الواحد الواحد كما أن النفس صورة العقبل أن وأن كل مستوى أدنى يعد بمثابة صورة للمستوى الأعلى الذي أوجده (م).

اي أن هذه الكيانات الأفلوطينية تتخذ تسلسلًا هرمياً، في قمته الواحد أو الله باعتباره مبدأ الأشياء جميعاً، ثم العقل الكلى وأخيراً النفس الكلية.

والعقل عند أفلوطين مرتبة من مراتب الحياة الروحية، مرحلة من مراحل ارتقاء النفس في سفرها إلى مصيرها الأخير، وهي في الآن نفسه علة العالم المحسوس ولذا نراها تشمل المثل الأفلاطونية، وتحيط بالصورة الأرسطية، وتشبه كل الشبه إله الرواقيين الذي هو العقل المسير للعالم.

ويتصف العقبل الكلي بأنبه وجبود être وعقبل intelligente وعنالم معقبول Intelligible أو روح (١٠).

فالعقل الكلي عند أفلوطين هو الوجود المعقول أو الحياة المعقولة، لكنه لا

| _                         | (١) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ٢٣٤. |  |
|---------------------------|------------------------------------------|--|
| Enn., V, 3, 12.           | (*)                                      |  |
| Enn., V, I, 7, & V, 4, 2. | m                                        |  |
| Enn., V, I, 7, & V, 1, 7. | (4)                                      |  |
| Enn., V, 9, 5.            | (°)                                      |  |
|                           |                                          |  |

<sup>(</sup>١) أميرة حلمي مطر، مرجم سابق، ص ٣٠٧.

يمكن أن يصل إلى مرتبة الله باعتباره المبدأ الأسمى، إنه صورة الله، كما أنه يعتبر أيضاً المبدأ الأول في العالم المعقول وأنه يحتوي على الصور أو المشل الأفلاطونية (الحق والخير والجمال) وهي مترابطة ومتماسكة ".

يقول افلوطين: «إننا نعجب بالعالم المحسوس لعظمته وجماله ونظام حركته الأزلية وللآلهة الموجودة فيه، المرثية وغير المرثية، ويزداد عجبنا إذا ارتقينا إلى مثاله وحقيقته، ورأينا هناك المعقولات التي لها في ذاتها الأزلية والمعرفة والحياة، ورأينا العقل المطلق الذي هو سيدها، وحكمته الفائقة وحياته اللامتناهية لأن فيه كل الكائنات الأزلية، وكل عقل، وكل إله وكل نفس في سكون دائمه".

فكل كائن مركب من صورة ومادة، والنفس تهب الكائنات صورها، بيد أن هذه الصور إنما تستمدها من العقل الذي هو إذن العلة المولدة للأشياء أن فالأشياء المحسوسة توجد عن طنريق المشاركة ومن حيث إنها تشارك بالصور المعقولة. العقل إذن هو عالم الحقائق الأبدية، إنه الابدية بعينها التي ليس الزمان إلا صورتها (أ).

إن حياة العقل هي حاضر أبدي وسعيد.

يقول أفلوطين: «إن الإنسان مثلاً مركب من ثنائية، نفس وجيسه، والجسد مركب من العناصر الأربعة (الساء والهواء والنار والتراب) وكل عنصر من هله العناصر مركب بدوره من مادة ومما يهبه الصورة.

وإذا ما انتقلنا إلى الكون نجد عقلاً هو الخالق، ورأينا أن ما يقبل الصور هو المعوضوع أي (العناصر الأربعة)، لكن هذه الصور تأتيها من تسائن آخر هو النفس. فالنفس تضيف إلى العناصر الأربعة صورة تهبها إياها، لكن العقل هو الذي يؤمن لها ذلك، تماماً كما يؤمن الفن لنفس الفنان القبوانين العقلية لصناعته.

Enn., I, I, 8. (1)
Enn., V, I, 4. (7)
Enn., VI. 7, 13. (7)
Enn., V, I, 4. (4)

فالعقل بنوصفه صنورة، هنو في أن واحند صنورة النفس، ومنا يهب هنذه الصورة (١٠).

يتضح من هذا النص إذن أن العقل هو دواهب الصورة وهذه الفكرة سيكون لها أكبر الأثر في الفلسفة العربية، وفلسفة القرون الوسطى برمتها، كما يتضح أيضاً أثر أرسطو في أفلوطين الأمر الذي جعل بعض المؤرخين يقرر أن أفلوطين قد عرف بل وفهم أرسطو أكثر من معرفته لأفلاطون فمن الأجدر إذن أن تسمى الأفلاطونية الجديدة كما عرفت عند أفلوطين وبالأرسطية الجديدة ".

ويتصف العقل عند أفلوطين من جهة ثانية بأنه عالم الجمال الخالص وذلك لأن الصورة الأندية التي يتضمنها العقل هي صورة جميلة وكاملة، وعلى ذلك بمكن القول أن صور الجمال المرثية في العالم المحسوس إنما تأتيها من مبدأ أعلى، وليس جمالها إلا جمالاً مستعاراً، فالصور الحقيقية والجمال الحقيقي لا وجود لهما إلا في لعالم المعقول ".

يقول أفلوطين: «إن المهم هو أن يصبح الموء قادراً على رؤية العنظمة التي نعلو رأسه، وللوصول إلى هذا السمو يجب أن تبلاحظ بأن الجمال المدرك في الأشياء المادية هو جمال مستعارياً".

يمكننا إذن أن غهم ماهية الدور الذي يقوم به الفن عند أفلوطين، فالفن ليس مجرد محاكاة  $\mu$   $\mu$   $\mu$  للأشياء المحسوسة كما اعتقد أفلاط ون  $\mu$  إذ أنه يصعد حتى الأسباب المثالية التي صدرت عنها طبيعة الأشياء، فهو خلاق وهو يضيف ما ينقص الأشياء من كمال.

فالجمال هو المبدأ الحقيقي لوجود الأشياء، ويتصف بالوحدة وبالصورة

Enn., V, 1, 6. (1)

W. R. Inge; «Néo-Platonism», Encyclop. of Religion & Ethics, IX (New York) (\*) Charles Scribner's Sons, 1913, P. 309

Enn., V, I, 1-2. (\*)

<sup>(</sup>٥) (٩-b) (a-b) وانظر، محمد علي أبو ريان، فلسفة الجمال ونشأة الفنون الجميلة، دار المعرفة الجامعية، (١٩٨٥ من ١٢)

الخالصة والترتيب، فالجمال في الموجودات هو تماثلها وانشظامها"، ويتصف العمّل من جهة ثالثة بأنه عالم الوحدة، في مقابل تشتت الأشياء المحسوسة، والعقل هم الحياة الكلية، فهو يتحرك أبداً بذاته من دون أن يخرج من سكونه، وهو يتمايز باحداث الأشياء كلها.

ولو كمان العقل ثابتاً، لما وجد الفكر، ولكن الفكر موجود، وإذن، فالعقل في حركة تجتاز دائرة الحقيقة بأكملها، وتمضي من الحياة إلى الحياة أبداً.

وعلى هذا النحو فالعقل يؤلف في ذاته بين الواحد والكثير وبذلك يصبح كلا ممتلئاً بالاتساق.

ونظراً لشدة تعقيد فكرة أفلوطين في العقبل، يلجأ إلى استخدام كلمة اللوغوس ٥٧٥٥ ليعبر بها عن العقل في علاقته بالواحد".

ويعتبر اللوغوس من أكثر الاصطلاحات صعوبة بل وتعقيداً في الفلسفة اليونانية ". فالعقبل عند أفلوطين بمثابة كلمة ولوغوس للواحد" أي مبدأ وقوة ممثلة لهذا الواحد ومعبرة عنه في مستوى أدنى من الوجود.

وكما يكون العقل كلمة للواحد، تكون النفس بدورها لوغوس وكلمة للعقل". ولعل في استعمال أفلوطين لكلمة اللوغوس ما يفيد أو ما يؤكد معنى الاستمرار والوحدة بين مستويات الوجود المختلفة في المذهب الأفلوطيني"، تلك المستويات التي يعتبر المستوى الأدنى منها صورة أو انعكاساً للمستوى الأعلى من الحقيقة أو الواقع".

ويلاحظ أن العقل روح وحياة ونشاط ولذلك يلجاً كثير من الشواح لا سيما انج (^ إلى استعمال كلمة الروح Spirit للإشارة إليه.

Enn., V, I, 6. (1)

<sup>(</sup>۲) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ۳۰۷.

John M., Rist, Plotinus, The Road to Reality, (Cambridge, 1967), P.84.

Enn., V, 1, 7 & V, 4, 2. (1)

Enn., V, 8, 12 & V, I, 7.

A.H. Armstrong; Plotinus, (London 1953), P.35.

Enn., 111. 8. 7 (V)

W R. Inge, The Philosophy of Plotinus, Vol. 11, 2nd edit., (Longmans, 1923), (A)

ويسرى أصبطين أن العقل حينما يتعقبل إنما يتحدد سقولات تختلف عن المقولات المعروفة - فالعقل الذي ماهيته في الفكر والوحود معا - له من ناحية الفكر ثلاث مقولات الفعل والحركة والتغير، وله من ناحية الوجود الثبات وعدم الحدوث في تزمان.

وهنا يحمل أفلوطين على مذهب أرسطو والرواقيين من بعده في المقولات.

ويرى أفلوطين أن هناك ثلاثة أزواج من المقولات تنطبق على الوجود، وكل زوج منها يتضمن ضدين وهي العقل لأنه تفكير، والوجود لأنه موضوع التفكير ثم الاحتيلاف εΤεΡόΤης والذاتية ΤαυΤοΤης والحركة أو التغير κίνηδις وأحيرا اللبات 6Ταβ3، ويستعبد أفلوطين الزوج الأول من المقولات بعض الأحيان ويستبقى الأرعبة لأخيرة وأحياناً أخرى يستبعبد العقبل ولا يعبده ضمن المقولات التي قال بها أفلوطين تعتميد على المقولات التي قال بها أفلوطين تعتميد على وبارمنيدس".

بقيت كلمة أخير هي أن العقل حينما يفكر أو يعقل ينتج معقولات، وهذه المعقولات هي الصورة الأفلاطونية المعروفة، وعندما يتأمل المبدأ الأول يفيض عنه بالضرورة الأقرم الشالث وهو النفس، ان منظر الكاثن المعقول والكاثنات المعقولة وهي واحدة في الكائن المعقول، إن هذا المنظر يضيئه نور الإله، وهذا المنظر أي منظر العالم المعقول والكائنات المعقولة وكما يقول أفلوطين إنما يذكره في تعليمه الفلسفي ببعض مناظر الصعيد من أخميم إلى الأقصار وحتى أسوان ...

### ٢ ـ النفس:

لما كان الواحد أو الله هو المبدأ الأول، وان العقل بمثابة المبدأ الثاني، فإن.

PP.37-38.

<sup>(</sup>۱) أميرة حلمي، مرجع سابق، ص ٣٠٩

Sophist, P.254 & Parm., PP. 145/47. (Y)

<sup>(</sup>٣) أنظر، سجيب بلدي، بين الشرق والغرب/ أفلوطين، ص ١٤

المس هي المبتدأ الناك، وبدلك يكتمل الثالوث الأفلوطيني الواحد والعفل والنفس.

وعن لبيعة النفس وأحوالها يذكر أفلوطين أن النفس قريبة من المعقولات الله الله المباشرة في المرتبة لأنها بمثابة جوهر إلهي تكوّن العالم في سظامه وتمنحه الوجود، لذا فإنها تستمد عدم انقسامها من المعقولات وذلك لقربها منها، غير أنه من طبيعة النفس أنها تحل ضرورة في جسم أو بدن الأمر الذي يجعلها منقسمة في الأبدان ومن ثم تجمع بين الطبيعتين الانقسام وعدم الانقسام.

يقول افلوطين: «إن النفس منقسمة لأنها في كل جزء من أجزاء البدن الذي توجد فيه، كما أنها غير منقسمة لأنها توجد بأكملها في جميع الأجزاء وفي كل جزء معين من ذلك البدن»(١).

وإذا كانت النفس تجمع بين الطبيعة المنقسمة واللامنقسمة فذلك لأنها تحتل موقعاً متوسطاً في تسلسل الموجودات أو الحقائق، أي أنها بمثابة حلقة أو همزة الاتصال بين العالم المعقول والعالم المحسوس.

والنفس لم تكن منقسمة وهي تحيا في العالم المعقول، ولكن حينما هبطت إلى الأبدان في العالم المحسوس فإنها تصبح قابلة للانقسام إلى جانب كونها غير منقسمة.

والنفس لم تكن منقسمة وهي تحيا في العالم المعقول، ولكن حينما هبطت إلى الأبدان في العالم المحسوس فإنها تصبح قابلة للانقسام إلى جانب كوبها غير منقسمة.

ولعل احتفاظ النفس بهاتين الطبيعتين معاً لدليل قوى على أن النفس وان كانت قد هبطت إلى العالم المحسوس - إلى البدن فإنها ستظل على صلة بالعالم المعقول الذي جاءت منه، ومن ثم يظل جزء منها مرتبطاً بمصدره العلوي ".

Enn , IV. 3, 6
Enn IV 2, I
(Y)

Enn , IV 1, 3

وعد وحه فلوطين نقدا لأهم المداهب السابقة عليه التي عالجب طبيعة لنفس وأهمها لمدهب الفيتاعوري داب أصبعه الأورقة القديمة والذي يعب هسوت عمل إلى العالم المحسوس المحطاطا لها، والمدهب الأرسطي داب السرعة للوقية ولدي أكّد على فكرة الكمال ١٠٠٢٤٨١٥ في عريفة للفس والمدهب لرواقي الذي يعتبر النفس قوة منظمة بالإصافة إلى المدهب الغنوصي والذي يمتر العالم المحسوس شراً ونقصاناً

ولما كان العقبل الكلي هو كلمة الواحد وفعله، فإنه يتجه إليه ويتأمله ويتعشقه وينتج عن هذا التأمل مولود أقل منه في درجة الكمال والنضج هو النفس الكلية ومن ثم تصبح النفس هي كلمة العقل وفعله.

وكل موجود مولود بشتاق إلى الموجود الذي ولده ويحده، فالنفس الكلية وي التحاهها إلى العفن ونأملها له تلد موجودات ادبى منها هي النفس الجزئية دول المنقسم إلى أجزاء" ويشبه أفلوطين صدور النفوس المحتلفة عن نفس واحده بانقسام العلم الكلي إلى إجزاء أو أقسام تستمد منه مع بقاء العلم على كليته وشموله".

فكل جزء من العلم ينطوي على الكل بالقوة، فإذا كان الكل كامناً في الجزء فإن النفس الكلية كامنة في كل نفس جزئية، وكما أن العلم في نهاية المطاف واحد كدلك فإن النفوس كلها واحدة.

ويـدهب أفلوطين إلى أن النفس الكلية هي أحـد المبادىء الخالصة الأولى وهي تتجه دائماً إلى المعقولات وتستغرق فيها، وأن هذا الاستغراق والاتجاه إلى تلك المعقولات يعوقها عن رؤية غيرها<sup>(1)</sup>

فهناك فارق أساسي بين النفس الكلية التي تنظم العالم بأسره وتبعث فيه الحياة، والنفوس الجزئية التي هي صادرة عنها، ذلك أن انعدام الإحساس أهم

<sup>(</sup>١) انظر، فؤاد ركريا، التساعية الرابعة لأفلوطين في النفس ص ١٢/٨٧

Enn. IV 1

<sup>(</sup>٣) عدالرحس بلوي، مرجع سابق، ص ١٤٠

Enn., IV, 4, 25

الفوارق بيهما فضلاً عن أن النفس الكلية ازلية في أفعالها لأنها تحتوي على المبادىء أو الأصول البذرية أما الفوس الجزئية فترتبط أفعالها بالزمان فكل النفوس كما يقول أفلوطين أزلية وأن الزمان لاحق لها"؛

فالنفس الكلية إذن صورة خالصة وأنها نظام العالم ذاته وتتحكم فيها قوة واحدة ومبدأ واحد، عكس النفوس الجزئية التي تكون دائماً عرضة لللاضطراب والتردد".

أما عن علاقة النفس بالعالم، فإن أفلوطين يجعل للنفس الكلية جانبين، جانباً أعلى لا يتصل بشيء وفيه تكون النفس أقرب إلى العقسل أو العالم المعقول، وجانباً أدنى أو أسفل وفيه تكون النفس أقرب ما تكون إلى العالم المادي أو المحسوس، وبالتالي تصبح قادرة على إحداث كل الحوادث بل والموجودات الحسية".

هكذا تعتبر النفس الكلية في أحد جانبيها مصدراً للعالم المحسوس في كلياته وجزئياته كما تكون في جانبها الآخر مصدراً لأفراد البشر وبذلك فإنها تشارك عالم العقل في طبيعته وشرف مقامه من جهة، وتشارك عالم الأبدان في خسته ودناءته من جهة أخرى وبذلك تتحقق الصلة بل وتتوثق بين العالم المحسوس والعالم المعقول.

ويسمى أفلوطين الجانب الذي هـو وسيلة النفس للاتصال بالعالم وتنظيمه بالطبعة شفرة ولما كانت النفس الكلية هي التي تخلق العالم فينبغي أن تخلق لها جسماً تحل فيه وذلك وفقاً للضرورة المتحكمة في الكون بصفة عامة والتي بمقتضاها يخلق كل مبدأ شيئاً أدنى منه (ا).

يقول أفلوطين «النفس كما هي طبيعتها الرغبة في أن تكون ١٠٠، والنفس

Enn IV. 4, 15

Enn IV. 4, 17

Enn IIII. 8, 8

Enn IV 3 9 (38)

Enn IV 8, 2 (18)

(1)

الكلية تنظم المحسوسات دون أن تتحرك ودون أن تترك المكان الذي يتفق مع طبيعتها الحاصة، انها تحكم مثل الملك" دون أن تعمل وذلك بالإشراف على الاجساد بكل بساطة، أو مشل البحر الدذي يملك شبكة وهسو يملؤها" أما النفوس الجزئية فعلى العكس من ذلك فهي مضطرة أن تدخل الاجساد وأن تتصل بها اتصالا مباشرا لكي تحكمها، غير أنها لما كانت تملك طبيعة معقولة، فهي تنطلع إلى ما يتفق مع ذاتها، إلى ما هو مفهوم، إلى تأمل الواحد، وهذا التأمل يحفظ وحدة الكائن، بينما يفرض هبوطها في الأجسام تورطها أو تخبطها في المادة.

ولما كنت النفس تغلب عليها الرغبة في تنظيم الأحساد وفق ما عرفته في العالم المعقول ولنفس هنا كما لو كانت تشعر بالام الوضع أو الولادة وتحاول أن تنج وأن تخنق ...

يقول أفلوطين دويدافع رغبتها في الانفصال، فإن النفوس الجزئية تنفرد بانفصالها عن النفس الكلية أو نفس العالم في وتدخل في الأجساد المادية، تدخلها ليس بدافع إرادتها الخاصة - ذلك وأن إرادتها ليست إرادة اختيار، وإنما تدخلها مثلما تقفز بالغريزة أو مثلما نريد الزواج بدون تفكيره في

أما عن مشكلة الهبوط أي هبوط النفس إلى الجميم يؤكد أفلوطين أن النفوس لم ترد نزولها في الأجسام بمعنى أنها لم تختر ذلك، فهي اتبعت الغريزة ودون مقاومة إرادتها الوحيدة، إرادة القانون الذي استولى على طبيعتها الخاصة، أي أن أفلوضين يعلل هبوط النفس إلى الجسم بفكرتي الضيرورة التي أقرها

Enn., IV, 8, 3 (29).

Enn., IV, 3, 9 (38/40)

Enn. IV, 7, 13 (6-8).

Enn., IV, 7, 3 (11).

(2)

Enn., IV, 8, 4 (11-12).

Enn., IV, 3, 13 (18-21).

أفيلاطون في تيماوس"، والخطيئة التي دهرها أفيلاطون أيصنا في فيندون والجمهورية" وفيدروس"

يقول أفلوطين. دهذا هنو هبوط النفس، تحل في المادة وتضعف لأنهنا لم تعد تملك كل قواها، فالمادة تمنع هذه القوى من الانتقال إلى نطاق الفعلية فالأن

لكن أفلوطين مع هذا يرى أن لهذا الهبوط فائدة كبرى، ذلك أن هدا الهبوط يمنع هذه النفوس الفرصة لمزيد من التعرف على الخير وذلك بمقارنته بنقيضه، وبإظهار قوى كانت سنظل سختفية وساكنة إذا لم تهبط النفوس في الأجساد ٢٠٠٠.

فهبوط النفس إذن إلى البدن ضروري لبعث النظام والجمال فيه " - أما عن العلاقة أو الصلة بين النفس والجسم، فأفلوطين لم يكن موقفه منها محدداً واضح المعالم ولم يكن في وسعه أن يصل إلى رأي قاطع بشأنها، فتارة نجده يؤكد أن النفس والجسم شيئاً متميزان لا يمكن أن تقوم بينهما أية علاقة وإنما يتعارضان تعارضاً تاماً، وتارة أخرى يؤكد أن الجسم ليس سوى نتيجة صادرة عن النفس وأنها هي التي تخلقه.

ويذكر افلوطين أن النفس تصبح سيئة من حيث أنها ممتزجة بالبدن، مختلطة معه وأن لها أجنحة حينما تنفصل عن المادة عندئذ تصبح كاملة ولا تلاقي عائقاً في وجه فاعليتها (٩٠).

فكان افلوطين ومن قبله افلاطون يؤكدان على أن الجسم عاثق للنفس أو كهف وليس لهذا الجوهر - أعني النفس - هم سوى البحث عن وسيلة للخلاص.

| fimaeus, PP. 92/89.                                                               | (1)         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Phédon, PP. 64/66.                                                                | (Y)         |
| Repub., PP. 615/18 A.                                                             | (T)         |
| Phaedrus, P 245 C                                                                 | (1)         |
| Enn , I, 8, 14 (44/46).                                                           | (°)         |
| Enn., IV, 8, 5 (29/33).                                                           | <i>(1</i> ) |
| Enn . IV. 8. 5 (32)                                                               | (Y)         |
| شارل فرنس، الفلسفة اليونانية، ترجمة تيسير شيخ الأرض، ط ١ دار الأنوار، بيروت ١٩٦٨. | <b>(</b> ^) |
| ص ۲۵۸ .                                                                           |             |

من سجه لأنه يشوق إلى معرفة حقيقة أمره ويدهب أفلوطين إلى نفس المعم الدي ذهب إليه أفلاطون وهو ضرورة تطهير النفس من الأقدار الحسدية وضرورة أن ينتظر كل مننا اللحظة المعينة والتي ينقصل فيها بدنه انفصالا طبيعيا عن نفسه، مثلما تسقط الثمرة الناضجة عن الشجرة، ذلك أن انفصال النفس عن الجسد ينبغي أن يكون انفصالاً داخلياً أي تنظهراً، فالتنظهر هو قنوام الحيد، الاخلاقية".

فالنفس التي تطهرت من كل قبح هي التي بإمكانها وحدها أن تدخل إلى ملكوت الجمال الخالص، ووسيلتها في ذلك الفلسفة والعلم".

يقول أفلوطين: «إنه إذا حدث هذا فإن النفس ترى الألوهية إلى الحد الذي يحق لها أن تصل إبه في رؤيتها، وتشهد نفسها قد أضيئت أي ملئت بنور عقلي أو بعبارة أخرى تدرد أنها ضباء خالص، غير مثقلة، نشيطة كما أنها تسير في طريقها إلى أن تكون إلها (٥٠).

بقيت مسألة أخيرة بصدد كلام أفلوطين عن النفس هي مسألة الخلود، ولا شك أن أفلاطون قد أشار إلى خلود النفس في محاورة فيدون (١٠)، وأورد أدلة للبرهنة على ذلك أهمها برهان البساطة، وبرهان تعاقب الأضداد والتذكر بالإضافة إلى برهان الحركة الذي ذكره في محاورة فيدروس (١٠).

أما أرسطو" بكان مقلًا في حديثه عن المخلود، إذ أن منطق مذهب يؤذن بأن

Enn., I, 2, I.

Enn., IV, 3, 26.

Enn., VI, 9, 3.

Phédon, P. 70/107.

Phaedrus, P. 245-C.

J. Burnt; Greek Philos. P. 333.

ولعزيد من الإيضاع راجع:

ا ـ ولعزيد من الإيضاع راجع.

 أ ـ كاصور الافلاطونية (فيدون)، جد١، ترجمة وتعليق رجيب بلدي وعلي سامي النشار وعباس الشربيني، ط١، منشأة المعارف ١٩٦١

ب ـ أفلاً فون (فيدون) وفي خلود النفس، ترجمة عن النص اليوناني مع مقدمات وشروح، عزت قرني، دار النهضة العربية ١٩٧٢.

Aristotle, De Anima, P. 427b, 14-16.

من سجمه لأنه يشوق إلى معرفة حقيقة أسره ويدهب افلوطين إلى نفس المعم الذي ذهب إليه أفلاطون وهو ضرورة تطهير النفس من الأقدار الحسديـة وضـ و ، أن ينتظر كل منا اللحظة المعينة والتي ينفصل فيها بدنه انفصالا طبيعينا عن نفسه، مثلما تسقط الثمرة الناضجة عن الشجرة، ذلك أن انفصال النفس عن الجسد ينبغي أن يكون انفصالاً داخلياً أي تبطهراً، فالتبطهر هو قبوام الحيده الأخلاقية"".

فالنفس التي تطهرت من كل قبح هي التي بإمكانها وحدها أن تدخل إلى ملكوت الجمال الخالص، ووسيلتها في ذلك الفلسفة والعلمان.

يقول أفلوطين: وإنه إذا حدث هذا فإن النفس ترى الألوهية إلى الحد الذي بحق لها أن تصل إبه في رؤيتها، وتشهد نفسها قبد أضيئت أي ملئت بنور عقلي أو بعبارة أخرى تدرك أنها ضياء خالص، غير مثقلة، نشيطة كما أنها تسيير في طريقها إلى أن تكون الهاء الله.

بقيت مسألة أحيرة بصدد كبلام أفلوطين عن النفس هي مسألة الخلود، ولا شك أن أفلاطون قد أشار إلى خلود النفس في محاورة فيدون (١٠)، وأورد أدلة للبرهنة على ذلك أهمها برهان البساطة، وبرهان تعاقب الأضداد والتذكر بالإضافة إلى برهان الحركة الذي ذكره في محاورة فيدروس الله.

أما أرسطو" فكان مقلاً في حديثه عن الخلود، إذ أن منطق مذهب يؤذن بأن

| Enn., I, 2, I.                  | (1)                     |
|---------------------------------|-------------------------|
| Enn., IV, 3, 26.                | (*)                     |
| Enn., VI, 9, 3.                 | (٣)                     |
| Phédon, P. 70/107.              | (1)                     |
| Phaedrus, P. 245-C.             | (*)                     |
| J. Burnt; Greek Philos. P. 333. | وانظره                  |
|                                 | ولمزيد من الإيضاح راجم: |

أ \_ كاصول الافلامونية (فيدون)، جدا، ترجمة وتعليق سجيب بلدي وعلي سامي النشار وعباس الشربيني. ط ١، منشأة المعارف ١٩٦١

ب - أفلاخون (فيلون) وفي خلود النفس، ترجمة عن النصن اليونائي مع مقدمات وشروح، عزت قرني، دار النهضة العربية ١٩٧٣.

(1) Aristotle, De Anima, P. 427b, 14-16.

### ٤ \_ العالم المحسوس والمادة:

يقف أفنوطين موقفين مختلفين بصدد طبيعة العالم المحسوس، فتارة يصف هذا العالم بأنه ناقص وشرير ومن الخير الخلاص منه وأنه مصدر الفساد والشرور، وأن هذا العالم مليء بالظواهر المتكثرة وتلك الظواهر لا يمكن فهمها إلا في ضوء علاقاتها بالحقائق غير المحسوسة الكائنة في عالم العقل"؛

فالبحث في الجمال مشلاً يبين وجود صورة الجمال وكذلك الروح التي تدركه، كما أن المعرفة ممكنة لأننا نستخدم موضوعاتها، تلك الموضوعات التي توجد في العقل". وتارة أخرى يرى أفلوطين أن هذا العالم المحسوس ليس شرأ كله، وهو في هذا إنما يعارض كبار آباء الكنيسة من المسيحيين الذين يرون في العالم شراً وخطيئة ونقصاناً. فلكي يعارضهم من جهة ولكي يكون مخلصاً لأبائه الروحيين من الفلاسفة اليونانيين قال بفكرة الخيرية في العالم المحسوس".

ومن أهم الاعتراضات التي وجهها إليهم هي كيف يمكن القول بأن هذا العالم مليء بالشر مع أنه ليس إلا صورة الله الذي يقدسونه؟

وكيف يكون هذا العالم كله شراً مع وجود العقل في الإنسان وسيادة العناية الإلهية (١٠).

ويخضع العلم المحسوس لقانون الزمان الذي أحدثه فيض النفس، ويوجد الرمان الأول أو الأصلى أو الحقيقي πρῶΤον κρόνον في الأقنوم الشالث وهو النفس الكلية التي هي كلمة العقبل الكلي وصورته (")، فالنزمان هو حياة النفس منظوراً إليها في حركتها التي تنتقل بها من فعل إلى آخر، ولكن هل يوجد الزمان في النفوس الجزئية؟

يقول أفلوطين: «هل النزمان منوجود فيسا؟ أم هو بالأحرى في تلك النفس

Enn., V, I, I, F. & V, 9, 2. F. (1)

Enn., V, 9, 7.

<sup>(</sup>٣) عبدالرحمن بدي، خريف الفكر اليوناني، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع السابق، ص ١٤٤.

<sup>(°)</sup> عبدالرحمن بسوي، الزمان الوجودي، الزمان الوجودي، مكتبة النهضة المصرية ١٩٤٥، ص. ٦٧

الكلية الباقية على حالها في كل شيء، والتي تضم وحدها كمل النفوس؟ ولهمذا فإن الزمان لا يتعنته".

اي لا توجد ازمنة مختلفة، بل زمان واحد فحسب، فالنزمان الحقيقي إذن موجود برمنه في النفس الكلية وهو زمان داخلي أو باطني، لا يمكن تصوره خارج النفس، كما لا يمكن تصور الأبدية خارج الوجود العقلي". فحركة الزمان هنا حركة عقلية وليست فيزيقية، كما أنها حركة دائرية فيها عود على نفسها باستمرار، فهي أشبه بينوع لا يفيض في الخارج، بل يصب في الداخل باستمرار على شكل دوري الماء الذي فيها".

أما المادة فإنها تأتي في نهاية سلسلة الفيض أو الصدور عند أفلوطين إذ أنها تعتبر نتاجاً أخيراً لعملية الانبثاق أو الصدور، وتوجد في قلب العالم المحسوس وبذلك تعتبر الشرط الرئيسي الذي يميز العالم المحسوس تعييزا أساسياً عن العالم المعقول<sup>(1)</sup>.

يقول أفلوطين: وبما أن الخير لا يوجد بمفرده، فإنه يوجد ضرورياً في سلسلة الأشياء التي تخرج منه، حد نهاية أخير بعده لا يمكن أن يتولد شيء بعده، وهذا الحد الأخير هو الشر. يوجد بالضرورة شيء من بعد الأول، إذن يوجد حد نهاية أخير وهو المادة التي لا يوجد بها أي جزيء من الخير، ".

ويميز أفلوطين بين نوعين من الهيولي أو المادة، المادة المحسوسة المدركة حسياً وتمتاز بالتغير والمادة المعقولة المدركة عقلياً وتمتاز بالثبات. وهناك فقرات كثيرة يذكر فيها أفلوطين وظيفة المادة، وأوضح هذه الفقرات هي التي يذكر فيها استعارة الضوء.

يقول اللوطين: وإن الضوء أو الإضاءة المنبعثة من النفس تصبح ضعيفة وباهتة عند اختلاطها بالمادة التي توفر الوسائل التي بها تدخل في عملية التوليد

Enn., III, 7, 2. (1)

Enn., III, 7, 11. (1)

<sup>(</sup>٣) عبدالرحمن بدوي ، الزمان الوجودي ، ص ٦٨ .

Enn., I, 8, 10. (1)

Enn., I, 8, 7.

والإنتاج؛ (١) فعلاقة النفس بالمادة توصف على أن المادة تعتم رؤية النفس (١).

يفول أفلوطين «إن النفس يجب أن تنتشر في كل الأشياء، وإن تخلق كل شيء، لا أن تكون العالم أو الكون الذي تصنعه، (٠).

ويرى أقلوطين أنه إذا كانت المادة المحسوسة هي أساس التعدد أو الكثرة في النفس، فإن العادة المعقولة هي أساس الصور في العقل أو النفوس<sup>(١)</sup>.

ولكن رغم أن هذه المادة المدركة عقلياً هي أساس الكثرة أو التعدد فإن أفلوطين يرفض اعتبارها مبدأ للنقصان، ويؤكد على أنها تنتمي إلى عالم الكيان ولها حياة محددة وذهنية على العكس من المادة المحسوسة".

وإذا كان العقل هو طويقة لرؤية الواحد، فإنه يمكن اعتبار العالم المحسوس هو طريقة لرؤية النفس أو العقل من خلال المادة (٠٠).

ويبدو أن مفهوم المادة يتطابق مع مبدأ التعدد، ومن هنا نستطيع أن نقول أن التعدد هو أساس عدم الكمال عند أفلوطين ذلك لأن مبدأ التعدد يتسبب في نقص الحقيقة العليان.

| Enn., I, 8, 14.            | (1)         |
|----------------------------|-------------|
| Enn., I, 8, 4.             | (1)         |
| Enn., II, 4, 12.           | <b>(</b> T) |
| Enn., I, 8, 14.            | (1)         |
| Enn., III, 9, 3.           | (0)         |
| Enn., II, 4, 4.            | (1)         |
| Enn., II, 4, 5.            | (Y)         |
| Cf. Deck, Op. Cit., P.116. | (^)         |
| Enn., VI. 6, I.            | (4)         |

ويربط أملوطين بن التعدد والنقصان وعدم الكمال حيث يقول: وإن توسع العالم كان خالياً من الجمال، وهكذا تقوم المادة كأساس للجمال، وكلما كبر الاتساع زادت الفوضى والقبح ومن صفات الجمال التوحيد وكلما زاد مدى التعدد ليخفف من هذه الوحدة، كلما أدّى ذلك إلى وجود اللاكمال ".

ومن هنا ترى صدق ادعاء واليس Wallis أن مستويات الحقيقة عند أفلوطين هي مستويات اتحاد متناقض (١٠٠٠).

ويلاحظ أن هناك فارقاً كبراً بين مادة الأشياء المعقولة، ومادة الأشياء المحسوسة، فالمادة المعقولة هي دائماً بالفعل أي أنها لا تنفصل عن الصورة التي تكسوها، وأما المادة المحسوسة فهي دائماً بالقوة أي أنها يمكن أن توجد عارية عن الصورة "، وعلى ذلك يمكن القول إن هذه المادة في ذاتها ليست شيئاً آخر غير العدم، ولما كانت المادة بعيدة كل البعد عن المبدأ الأول أو الخير المحض، فإن أفلوطين اعتبرها مبدءاً للشر.

وليست النفس شريرة بذاتها ولكن جزءها غير العاقل يجاوز الاعتدال أو يقصر دونه وجزءها العاقل مضطرب هو أيضاً تمنعه الأهواء من رؤية الحق والخير، وتميل به نحق المادة<sup>(1)</sup>.

فللشر إذن وجود ذاتي، ولكنه لبس إلها أو نفساً، وإنما هو المادة، والشر الذي في النفس يأتي من اتصالها بهذا الشر بالذات، ولما كانت المادة عنصراً صرورياً في نظام العالم لأنها آخر الصدورات أو الفيوضات وليس بعدها إلا اللاوجود المطلق كان الشر ضرورياً في العالم كذلك ".

كيف يفسر أفلوطين وجود الشر في العالم؟

يقول أفلوطين: ولما كان الشر عدم الخير، وكان الخير وجوداً، كان الشر لا

Enn., VI, 6, 1

R. T. Wallis; Néo-Platonism, (London, Duck Workth 1972), P.48.

<sup>(</sup>٣) انظر، شارل فرنر، مرجع سابق، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>أ) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٩٥

وجوداً، ولم كانت المادة لا تعينا أي لا وجودا وكانت الصورة خيراً، كانت المادة هي الشر بالدات!"

والشر إدن عبد افلوطين مطابق للمادة ومن ثم تصبح المادة شراً بالذات وهذه عقيدة أورفية قديمة كانت ترى في المادة شواً".

ويلاحط أن هذه النظرة الأفلوطينية للشر قد تبدو متفقة مع آراء الغنوصيين الذين برون أن المادة رديئة بالذات، وأن الأجسام لا تبعث، إلا أن أفلوطين لا يأخذ بهذه الوجهة من النظر ويرى أن العالم المرئي جميل وهو موطن أرواح مباركة، وكل ما في الأمر أنه أقل خيرية من العالم العقلي ".

ولما كان افلوطين يعتقد مثل افلاطون أن المحسوسات وهم زائل وأن المادة لا وجود لها في الحقيقة بل على سبيل المجاز، فإن القول بهذا الرأي فيه إبطال لوجود الشر بالذات في العالم ".

لذلك تنتهي فلسفة أفلوطين إلى نظرة متفائلة تؤكد الانسجام ونظام الخير في الأشياء فتحي الفلوب وتنعش النفوس وتغذيها بالأمل وحسن العقبى، فالوجود عنده دائماً متحد بالخير، أما الشر فليس وجوده إلا نسبياً، والعالم في جملته خير.

ويتناول أفلوطين بعد ذلك الحديث عن مفهوم العناية الإلهية، وينتقد وجهة نظر المذاهب السابقة عليه لا سيما الأبيقورية والرواقية فيما يتعلق بهذه النقطة بالذات".

فيرى أن أبيقور قد أخطأ حينما اعتقد أن المصادفة قادرة على ضمان أساس تقوم عليه لحرية، إذ أن إخضاع النفس للانحراف الأعمى للجواهر الفردة، هو إخضاعها للضرورة القصوى، بافتراضها أنها لا تمتلك ذاتها، وأنها يمكن أن تنساق

lbid.

<sup>(</sup>٢) محمد على أوريان، مرجع سابق، ص ٣٣٥.

 <sup>(</sup>٣) برترنفرسل، تاريخ الفلسفة الغربية، ترجمة زكي نجيب محمود، منطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٥٤، ص ص ص ٤٦٠/٤٥٩.

<sup>(</sup>٤)، محمد على أبوريان، مرجع سابق، ص ٣٣٦.

دون أي سبب معقول، كما يرى من جهة أخرى أن ترابط العلل الذي دعاه الرواقيون قدراً، قد يهدم أيضاً مسؤولية الإنسان الله المسؤولية المسؤو

فالدرا الحقيقي الأفعالنا ليس القدر، بل النفس، والنفس حرة حينما تتبع دليلها وهو العقل فليست المصادفة ولا القدر مبدأ الأشياء بل العناية "

ويذهب إلى أننا لا نصدق الرواقيون في أن العناية الكلية تهمل الأشياء الجزئية فالعناية هي انسجام القوانين الكونية الكلية بعضها مع بعض من أجل تحقيق الانسجام في الكون ".

#### ٥ ـ الفن والجمال:

تمثل نظرية افلوطين في الفن آخر مرحلة للتفكير الجمالي عند اليونانيين، بل ومن الممكن أن تعد تتويجاً لهذا التفكير وإن كانت تنطوي في ذاتها على عنصر يقضي على الطابع المميز للفكر اليوناني ويمهد الطريق لنمط التفكير الذي ساد العصور الوسطى (").

ويتابع افلوطين في كتاباته المبكرة عن الجمال آراء افلاطون، كما أنه في نفس الوقت يشير إلى أكثر من وجهة نظر جديدة.

فما هو الجمال وما هي طبيعته عند أفلوطين وكيف يمكن استكشافه في النفس؟ وهل يرتبط الجمال بمنهج أم لا؟

# أولاً \_ ماهية الجمال وطبيعته عند أفلوطين:

يذكر أفلوطين أن الجمال لا يعتمد كلية على التناسق والتناسب كما ظن أرسطو، بل هو النفس الحية أو الألوهية غير المنظورة التي في الأشياء، وهي غلبة الروح على الجسد أو الصورة على المادة والعقل على الأشياء، فالألوان بمفردها

Enn., III, 1, 7

Enn., 111, 2, J. (7)

Enn., 111, 1, 10. (†)

 <sup>(</sup>٤) نؤاد زكريا، آراء نقدية في مشكلات الفكر والثقافة، الهيشة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٥،
 ص ٢٦٤.

والاصوات تعد جميلة، كما أن الوجه برغم تناسقه قد يبدو مرة جميلًا، ومرة أخرى عبر حميل

والمن عند الحلوطين لا يقوم على الانسجام لأنه لو كان الأمر كذلك لما اتصف الجمال إلا ما هو مركب معقد"، في حين أن الجمال الملاحظ في الطبيعة كثيراً ما يكون متميراً بالبساطة وعدم العمق أو بذل المجهود، فضلًا عن أنه لو كان الناسب هو سبب الجمال فسوف يكون الكل بما أنه يعبر عن المركب هو الجميل بينما تعبر الأجزاء بما أنها تعبر عن البساطة هي القبيحة وهذا بدوره يؤدي إلى الناقض.".

ومن جهة أخرى، فإن التناسب والمقاييس إنما هي أفكار تتعلق بالكم ومن ثم لا تنطبق على الحقائق الروحانية كالأفعال والأخلاق والأفكار<sup>(1)</sup>.

وعلى أساس ذلك يمكن تعريف الجمال عند أفلوطين بأنه موضوع محبة النفس لأنه من طبيعتها، كما أنه ينتمي إلى عالم الحقائق العقلية(1).

عالجمال عند أفلوطين أقرب إلى النفس منه إلى المادة ودلك لأن النفس تتميز بالبساطة في حين أن المادة تتميز بالتعقيد وبكثرة تركيباتها.

فالجمال إذن يتصف بالوحدة وبالصورة الخالصة والترتيب، فالجمال في الموجودات هو تماثلها وانتظامها الموجودات ا

يقول أفلوطين وعندما تدرك النفس شيئاً ما يكون مماثلاً لطبيعتها عندئذ تشعر بالبهجة والسعادة الشديدة، وكذلك عندما يكون هذا الشيء صادراً عن مادة غير معروفة؛ لكن عندما تصادف النفس شيئاً منافياً لطبيعتها كالقبح

Enn., I, 6, 6.

<sup>(</sup>٢) فؤاد زكريا، مرجع سابق، ص ٢٦٤.

Enn., 1, 6, 6. (T)

<sup>(1)</sup> أميرة حلمي مطر، في فلسفة الجمال من أغلاطون إلى سارتر، دار الثقافة ١٩٧٤، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٩) نفس المرجع السابق، ص ١٠٢

<sup>(</sup>٦) الجمال، علم الجمال، ترجمة أميرة حلمي مطر، مراجعة أحمد فؤاد الأهواني، على ٣٧٠

الذي نشامده في السطراب النفس وإخلالها بالبطام، فمن هذه الفوضى وذلك التمرد الشبيع أن نفهم أنها حدثت بسبب المادة؛ ".

فاا مال لا يصدر عن المادة وإنما عن الصورة التي تنتمي إلى العالم العقلي لأن الطبيعة تحاكي النماذج العقلية أو المثل على حد قول أفلاطون، وأنه على الفان إذا أراد بلوغ الكمال في عمله الفني، فعليه ألا ينقل عن الطبيعة بل عليه أن يستمد من عالم المعقولات الصورة الكاملة المعقولة التي تتشكل بها الطبيعة.

يقول أفلوطين: وإن جمال التمثال لم يأت من المادة المشوهة للحجر أو حتى المادة التي لم تتشكل بعد، ولكنه يأتي من الشكل الممنوح عن طريق الفن والا.

ويذكر أفلوطين أنه إذا كانت الفنون تحاكي الطبيعة أو تقلدها فتجدر الإشارة هنا إلى أن طبائع الأشياء المقلدة هي ذاتها عبارة عن تقليد أو محاكاة للوجود المعقول أو المثالي الذي يتميز بالأولية من الناحية الزمانية، وبالسبق من الناحية المنطقية وذلك طبقاً لقانون العلية.

كما يلاحظ أن الفنون لا تحاكي أو لا تقلد الشيء الظاهر أو المرئي ببساطة لكنها تستعرض القوانين العقلية من حيث طبيعتها بالإضافة إلى ذلك فهي تخلق كثيراً من انفسها كما أنها تسد النقص في العالم المرئي أو المنظور.

فالفنون باعتبارها أفكاراً مخلوقة في نفس الفنان تمتلك جمالاً يتخطى تلك الأعمال التي تنبثق عنهم، ولهذا يجب علينا كما يقول أفلوطين ان نعود إلى الوراء، إلى الفكر الذي يتعرف حقاً على الجمال حيث يلاحظه في الطبيعة أو في الفن، ومن ثم يجب أن ننظر في داخله ".

ويرى افلوطين أن النفس عندما تصبح نقية وخالصة فإنها تنظر إلى الأشياء المادية السفلى أو الدنيا وتتجه صاعدة إلى أعلى لتدنو أو لتقترب من العقل، وهكذا فإن الجمال في العقل إنما يكون جمالًا طبيعياً أو فطرياً ولا يبعث على النفور وذلك لأن النفس عندما تتجه صاعدة إليه تصبح موجوداً أيضاً كالعقل.

Enn., 1, 6, 1. (1)

Enn., V, 8, 2. (7)

Ibid. (\*)

يقول أفلوطين: «إذ النفس تصبح جميلة بقدر تشبهها بالله قدر الإمكان»(١٠٠.

إلا أن أفلوطين يحدثنا عن أشعة إلهية تصدر من المبدأ الأوحد إلى الإنسان أو الفنان مباشرة دون تدخل من وساطات أو أقانيم، فتلهم من حلت في قلبه وتدفعه إلى إقدام ينتج عنه ترديد إبداعات إلهية علياً".

وإذا كان الفن قد ارتبط باللاهوت لدى افلاطون افلوطين، فإن هذه النزعة قد وجدت طريقها لدى فلاسفة العصر الوسيط أمثال أوغسطين الذي يذكر أن الجمال هو الوحدة أي الله، وأن قوانين الجمال والفن كالتساوي والتشابه والانسجام ما هي إلا انعكاسات للحقيقة أو الكلمة أو الله.

وكذلك سانت بازيل St. Basil الذي مزج بين الفن واللاهوت وتبنى الأفلاطونية المحدثة ودافع عنها في كتابات ظهرت تحت اسم مستعار هو ديونيسيوس، ولكن مع وجود الدين المسيحي قد تغيرت بعض المسميات، فأصبح مبدأ الخير الأسمى هو الإله المسيحي، وتحدد سلم الجدل الصاعد والهابط بمحطات روحية \_ إن صح التعبير \_ تبدأ من مصدر الأشياء الجميلة في الطبيعة مارة بالجمال العلوي ثم بالخيرية فالحكمة فالإله، وهذه تمثل مراحل لرؤية الخالق فاته.

## ثالثاً \_ كيفية استكشاف مواطن الجمال في النفس:

يذكر أفلوطين أن كل نفس تتوق دائماً إلى معرفة مثال الخير بالذات وكذلك مثال الجمال بالذات وأن ذلك لا يتأتى للنفس إلا بشروط أهمها الابتعاد عن المحسوسات الجزئية المتكثرة أي تحرير النفس من أي نوع من أنواع التبعية أو الهوى لكي نصل بها إلى تحقيق مرادها وإلهامها أو إشراقها من خلال الاتصال بالواحد، وهذا التحرر للنفس يكون خارجياً وداخلياً في الوقت ذاته

إنه البعد عن الشهوات والملذات والعودة بالنفس إلى الوراء في داخلها؛

Enn., 1, 6, 6. (1)

<sup>(</sup>٢) علي عبدالمعطي محمد، مرجع سابق، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق، ص ٧٨.

يقول أفلوطين: «إن النفس تصبح جميلة بقدر تشبهها بالله قدر الإمكان،".

إلا أن افلوطين يحدثنا عن أشعة إلهية تصدر من المبدأ الأوحد إلى الإنسان أو الفنان مباشرة دون تدخل من وساطات أو أقانيم، فتلهم من حلت في قلبه وتدفعه إلى إقدام ينتج عنه ترديد إبداعات إلهية عليا".

وإذا كان الفن قد ارتبط باللاهوت لدى أفلاطون أفلوطين، فإن هذه النزعة قد وجدت طريقها لدى فلاسفة العصر الوسيط أمثال أوغسطين الذي يذكر أن الجمال هو الوحدة أي الله، وأن قوانين الجمال والفن كالتساوي والتشابه والانسجام ما هي إلا انعكاسات للحقيقة أو الكلمة أو الله.

وكذلك سانت بازيل St. Basil الذي مزج بين الغن واللاهوت وتبنى الأفلاطونية المحدثة ودافع عنها في كتابات ظهرت تحت اسم مستعار هو ديونيسيوس، ولكن مع وجود الدين المسيحي قد تغيرت بعض المسميات، فأصبح مبدأ الخير الأسمى هو الإله المسيحي، وتحدد سلم الجدل الصاعد والهابط بمحطات روحية ـ إن صح التعبير ـ تبدأ من مصدر الأشياء الجميلة في الطبيعة مارة بالجمال العلوي ثم بالخيرية فالحكمة فالإله، وهذه تمثل مراحل لرؤية الخالق داته.

# ثالثاً \_ كيفية استكشاف مواطن الجمال في النفس:

يذكر أفلوطين أن كل نفس تتوق دائماً إلى معرفة مثال الخير بالذات وكذلك مثال الجمال بالذات وأن ذلك لا يتأتى للنفس إلا بشروط أهمها الابتعاد عن المحسوسات الجزئية المتكثرة أي تحرير النفس من أي نوع من أنواع التبعية أو الهوى لكي نصل بها إلى تحقيق مرادها وإلهامها أو إشراقها من خلال الاتصال بالواحد، وهذا التحرر للنفس يكون خارجياً وداخلياً في الوقت ذاته.

إنه البعد عن الشهوات والملذات والعودة بالنفس إلى الوراء في داخلها؛

<sup>(1)</sup> 

Enn., 1. 6, 6.

<sup>(</sup>٢) علي عبدالمعطي محمد، مرجع سابق، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق، ص ٢٨.

وأيضاً مدريب النفس على أن بربقع من طلب الجمال في المادة إلى طلبه في النفس الحقية في الطبعة وقوانيها، وفي العلم وما يكشف عنه من نظام دفيو وإلى طلبه في نهايه المطاف في الوحة الإلهية التي تؤلف الأشياء كلها مما فيها الأشياء المتناقضة وتكون منها نظاماً متناسقاً مترابطاً يدعو إلى الإعجاب"

ولقد شبه أفلوطين تحرر النفس من قيودها وتخلصها من أغلالها وهي تعد نفسها لمرحلة الصعود إلى «الاتحاد الصوفي» حيث الله أو الواحد في قمتها، شبهها بأونئك الذين يخلعون عنهم ملابسهم القديمة الدنسة قبل أن يدخلوا للأماكن لمقدسة في المعابد".

ولكي نرى هذا الجمال كما يقول أفلوطين يجب علينا أن نشير إليه بأنفسنا وفي أنفسا، وإذا لم يكن هناك أي صعوبة، ومن ثم يجب أن نكيف أنفسنا وأن نوجهها بما يتلاءم مع الجمال المثالي أو المعقول، كالنحات الذي يشكل التمثال.

يقول 'فلوطين: «ارجع إلى نفسك وتأمل، فإذا لم تجد نفسك جميلاً، فافعل مع ذلك ما يفعله صانغ التمثال، فهو يقطع هنا، ويصقل هناك، ويجعل هذا الخط اثقل وذاك أخف حتى يصنع لتمثاله وجهاً جميلاً،(١٠).

فالجمال لا يكون في هذه الحالة كامناً في المادة وإنما في الصورة التي يضفيها عليها الفنان، أي أنه مستمد من روحه (٠٠).

ويذكر الخلوطين أن أعلى أنواع الجمال هو الذي يتسامى أو يجاوز كل قواعد الفن الشائعة حتى يكون بمثابة انطباع أو علامة مباشرة على الخير الذي هو فيما وراء الفكر . م ويرى أن المقام المناسب للجمال هو الوجود العقلي الذي تبلغه النفس عن طريق الرؤية الباطنية أو الروحية . .

| (1)                              |
|----------------------------------|
| (7)                              |
| (4)                              |
| (3)                              |
| (۵) فؤاد زکریا، مرجع سابق، ص ۲٦٦ |
| (1)                              |
| (V)                              |
|                                  |

فالخير بالذات باعتباره مبدأ الجمال يوجد أولاً، ويليه الجمال متشواً في الأشياء المنظورة، وان النفس التي لم ترتكب إثماً من الأثام وتبتعد عن الشهوات والملذات تكون متيقظة إلى جمال المثل أو المعقولات ".

ويعطى افلوطين سبباً سيكولوجياً لماذا يكون الجمال في المرتبة الشانية؟ فيقول إن المخير دائماً يكون في حاضر، مع ذلك فهو غير سرئي حتى في حالة الأحلام. إن حب الجميل يعطي الألم أيضاً، اللذة أو السرور لانه يكون بمثابة ذكريات خاطفة أو ومضات سريعة، كما أنه تلفظ لما لا يمكن تذكره"

بمبارة أخرى إن حب الجميل يحمل المتقابلات جميعاً اللذة والألم ـ الخير والشر أو النفع والضر.

رابعاً \_ هل يخضع الجمال لمنهج عند أفلوطين؟

بعد هذا العرض الموجز لموقف أفلوطين من قضية الفن والجمال، تبقى لنا مسألتان هما: هل يعتبر موقفه موضوعياً أم ذاتياً أم أنه موقف موضوعي ذاتي؟ وهل يخضع الجمال لمنهج محدد؟

أولاً: يعتبر اللوطين من أنظار الموقف الموضوعي، ذلك الموقف الذي يرى أن الجمال صفة حالة في الشيء الجميل تلازمه وتقوم فيه وتنبعث في أرجائه بقطع النظر عن وجود عقل يقوم بإدراك هذه الصفة أو تذوقها.

أي أن الجمال له وجود موضوعي وله صفات أو خصائص موضوعية مستقلة عن الذهن الذي يدركها بل إن الأحكام الجمالية تأتي من الخارج وتفرض نفسها على ذهن المتأمل بحيث لا يستطيع تعديلها، ولقد كان أفيلاطون على رأس من ينادون بموضوعية الأحكام الجمالية حيث نجده يجعل للجمال مثالاً بالذات".

ثانياً لما كان الجمال عند أفلوطين قد اصطبغ بالنزعة الصوفية، تلك النزعة التي سيطرت تماماً على فلسفة مدرسة الاسكندرية بصفة عامة، وفلسفة أفلوطين

lbid. (1)

Enn., V., 5, 12. (Y)

<sup>(</sup>٢) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ص ١١٢/١١١.

بصفة خاصة، فإن الجمال عنده لا يحضع لمنهج على الإطلاق، وبذلك ينتمر افلوطين إلى طائفة اللامهجين ومهم أصحاب النظرة الصوفية والنظرة الثائرية فاصحاب النظرة الصوفية للجمال يرون أن العقل عاجز تماماً عن إدراك الجمد وإنما إدراك الجمال يتم عن طريق النوجد أو الجذب Extase حيث يتكشه الجمال للذوق الصوفي كحقيقة لا معقولة فوق نطاق الحس، وهذه الحقيمة المتعالية لا يسركها كما يقول أفلوطين غير الموسيقي والمحب والفيلسوفة وينضم إلى طائفة اللامنهجيين من أنظار النظرة الصوفية وبرجمون، الذي رأى أن الحدس هو الأداة التي عن طريقها يدرك الجمال.

ولقد بالغ درسكن، في تقديره لتلك النظرة إلى حـد أن جعل من الجمـال أو الفن نوعاً من العبادة أي شعور إيماني مقدس.

أما انصار النظرة التأثرية للجمال فلقد ذهبوا إلى أن إدراك الجمال ليس عملية علمية، فنحن ننفعل ونتأثر ونحس بالأبعاد الوجدانية للأثر الجميل ولكنا نعجز عن فهمه عقلياً وهذه النظرة سلبية حين تقصر عملية إدراك الجمال على مجرد الاستمتاع فقط بالجمال دون محاولة للدراسة والنقد".

#### تعقيب:

هذه هي خلاصة نظرية أفلوطين في فلسفة الفن، ولا جدال في أن آرائه تمثل تقدماً كبيراً بالنسبة إلى آراء استاذه أفلاطون، فأفلاطون يقصر مهمة العمل الفني على محاكاة الأشياء المادية الجزئية، بينما يسمو أفلوطين بهذه المهمة إلى محاكاة المثل أو العنصر الإلهي في العالم.

ومن ثم كان التفاوت النسبي في قيمة الفن لدى كل منهما، فالأول يجعل منه نشاطاً يحتل مرتبة أدنى من مرتبة الأشياء التي يحاكيها، على حين أن الثاني يجعل منه نشاطاً روحياً رفيعاً يعلو على ما يحاكيه من الموضوعات ".

Enn., 1, 3, 4.

وايضاً محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ١٩٩

<sup>(</sup>٢) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ص ١٢٠/١١٩

<sup>(</sup>٣) ٍ فؤاد زكريا. مرجع سابق، ص ٢٦٦

كما أن هذه النظرية الأفلوطينية قد احلت من شأن العمل الفني، وتمسكت بالروحانية التي تعكس تأثر أفلوطين بالأسرار والعقائد أو الديانات الشرقية التي كانت سائدة في مدينة الاسكندرية إبان القرن الثالث الميلادي كما تعكس انصراف الفيلسوف عن الحياة المادية التي زاد الإقبال عليها في العصر الروماني (۱).

ونلمس في فلسفة أفلوطين الجمالية مدى تأثره بمن سبقوه لا سيما أفلاطون أستاذه الروحي حيث استقى منه كثيراً من المبادىء التي قامت عليها فلسفته الجمالية حين أخذ يبحث عن الجمال في العالم العقلي المشالي فضلاً عن مطالبة الفن بأن يحاكي الأصل أو النموذج لا الشبح أو الظلال وأن يبتعد عن كل الاتجاهات الحسية والنزعات الواقعية.

كما أن تصوف أفلوطين بما فيه من حب للمعقول وكراهية للمحسوس، قد انتهى به إلى تشبيه الجمال بالنور الباطني الذي تستضيء به النفس ثم تضيء به كل شيء، هذا، وقد اتسمت فلسفة أفلوطين في الفن بنزعة (مزية تتلخص في تجاوز المحسوس إلى ما وراءه من مبادى، العالم العقلي ومن ثم ينتفي التميح من العالم المحسوس الظاهري لأن الموجودات كلها إنما توجد بفضل مشاركتها في الحقيقة العقلية التي يتحد فيها الوجود بالخير والجمال (ال

كما أن نظرية أفلوطين تعلوها مسحة صوفية تتمثل في وصف أفلوطين شوق النفس وحنينها وتطلعها إلى جمال العالم الروحاني، وهو بهذا الوصف يقرب بين تجربة التذوق الجمالي وتجربة التأمل الصوفي، الأولى نلتقي بها في مجال الفن والثانية نقابلها في التصوف وأكثر من ذلك جعل من تجربته الصوفية غاية للتجربة الجمالية .

### ٩ ـ التصوف والأخلاق:

تؤدي نظرية الفيض أو الصدور إلى سيادة النزعتين الصوفية والأخلاقية على

<sup>(</sup>١) أميرة مطر، مرجع سابق، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السَّابق، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>١٩) نفس المرجع السابق، ص ١٠٦.

فلسفة الاسكندرية بصفة عامة وفلسفة أفلوطين بصفة خاصة

فالنصوف كسا قال هـويتكر Whittaker كـان نتيجة حتميـة لمذهب أفلوطب. وليس أساساً له" فما هو حقيقة أو جوهر النصوف عند أفلوطين؟

### أولاً ـ التصوف:

(4)

قبل أن نوصح حقيقة التصوف عند أفلوطين. ينبغي أن نشير إلى بعض المفاهيم الرئيسية في التصوف بصفة عامة كالتجربة الصوفية وأنواعها ومدي اختلافها عن التجربة الدينية، ومفهوم الفناء أو الوجد ومدى اختلافه عن النرفانا الهندية، بالإضافة إلى مفهوم الاتحاد والحب الصوفي وغيرها من الأفكار والمفاهيم التي سنجد لها صدى كبيراً في تصوف أفلوطين.

## أ ـ النجرية الصوفية وأهم أنوعها:

يشير النصوف أساساً إلى نوع من النجربة تتسم بالخصائص التالية":

١ ـ اندماج المعرفة والشعور، فالذات تعرف وتكون في نفس الوقت في منتهى السعادة.

٢ ـ إن ما يعرف الصوفي ليس كياناً أو وجوداً محدداً، وإنما هو بالأحرى الأرضية أو المصدر المتسامي أو المتعالى والذي لا شكل له.

٣ ـ إن الصوفي لا يعرف بطريقة عادية، وإنما باتحاده مع موضوع نظري أو بصري أو تمثله لهذا الموضوع.

كما يشير التصوف من ناحية أخرى إلى محاولة التفسير الفلسفي للتجربة، وإلى محاولة جعل الادعاءات الغريبة الأصحابها معقولة وذلك داخل إطار مينافيزيقي أوسع أوسع

Ibid

T. Whittaker, Op. Cit., P.100

W T. Stace; Mysticism & Philosophy, (London 1961), & N. Smart. «Interpreta- (Y) tion & Mystical Experience, «Religious Studies», I, 1965.

ويسود مفهوم التجرية الصوفية في كثير من الاديان، ويمكن ملاحظته في فلسفة اليونان القدماء كأفلاطون وأفلوطين، وعند كثير من المتصوفين الهنود والفرس المسيحيين والمسلمين، فالقديسة تبريزا، والقديس أوغسطين والإمام الغزالي والحلاج وابن عربي والبسطامي والسهروردي المقتول يعتبرون من كبار المتصوفة في الديانتين المسيحية والإسلامية.

ولهذه التجربة الصوفية أشباه ونظائر في الفكر المعاصر، فهي تذكرنا بتجربة وليم جيمس ( W. James الدينية ، كما تذكرنا بحدس برجسون ( W. James الذي يعتبر ضرباً من المعرفة الصوفية الذوقية .

ذلك أن التطور الخالق الذي يقـول به بـرجسون يقـودنا إلى فكـرة إله مـريد. خالق للمادة والروح معاً وباعث للحياة في الأنواع والأفراد.

وتختلف التجربة الصوفية اختلافاً كبيراً عن التجربة الدينية، فيذكر فرديك معلل المجربة السجربة الصوفية ترتبط عادة بميل إلى التفكير النظري والتأمل الذي قد يظهر بين بعض الصوفية على صورة تفكير متافيزيقي كما لدى الأوبانيشاد الهندي أو أفلوطين المصري أو ايكهارت المسيحي، أو ابن عربي المسلم، وقد يظهر على هيئة تحليل سيكولوجي دقيق للصوفي ذاته، كما في اليوجا Yoga والبوذية والكويتستس Quictists في القرن السابع عشر وكما لدى المحاسبي والسرى السقطى وغيرهما في الإسلام.

أما التجربة الدينية فهي بسيطة لا تستدعي ولا تستتبع تفكيراً أو تأملًا بل إنها تعلو فوق النظر وفوق التحليلات النفسية الدقيقة.

ويذكر خلافاً () آخر فحواه أن التصوف يوجد فيه قصد واع عن طريقه أمكن

**(**1)

E. Bautroux, William James, (Paris 1911), P.57.

H. Bergson, Evolution Creatries, (Pais 1907), P.270. (Y)

F. Heiller, "Prayer", History & Psychology, VIII, IX, XI, 1958. (٣) نقلاً عن محمد كمال جعفر، التصوف طريقاً وتجربة ومذهباً، دار الكتب الجامعية، ١٩٧٠. ص ٥٦.

للتصوف من احتراع وتهذيب طرق خاصة في النوهد والنوياضية الروحية ليصمن حدوث التحديث الصوفية.

أما في الدين فلا يوجد قصد كهذا، لل يتوك الأمر لكل شخصية أن تكشف عن نفسها و با تطهر استعداداتها مما يستتسع حتماً نشوع وتشكل الحياة الباطنية الدينية مما يحعلها أكثر عمى وتعدداً من حياة الصوفية.

وفضلاً عن دلك برى وليم جيمس أن التجربة الدينية قطعة حية من الواقع، وأنها تجمع بين القلق والخلاص، قلق من العالم الأرضي، وخلاص يستبان في طموح الأنا إلى ما هو أسمى، الإنسان يعيش على الأرض ويتطلع إلى السماء، وفي هذا دفع لعجلة التقدم وإذكاء لحيوية البشر، وبث للأمل في حنايا النفوس".

# ب - الفناء والحب الصوفي بالمعنى الأفلوطيني:

لما كن التصوف تجربة أو حالاً أو منزلة روحية يتصل فيها المتناهي باللامتناهي فإن ذلك يؤدي إلى ما يسمى يحال الوجد أو الفناء.

ويصف أفلوطين الفناء بقوله «إدراك الأزلي عن طريق الاتصال به اتصالاً مباشراً في وحدة تتحقق فيها النفس من صلتها بالعقل أو النوس» ("). والنفس تشاهد الواحد وتعاينه ـ لا باعتباره ـ شيئاً خارجاً عنها، بل باعتباره فيها وقائماً بها، فتفنى عن ذاتها باتصالها التام به، وهذه حالة فوق طور العقل والعلم، أي يعجز العقل والعلم عن وصفها وفهم كنهها «").

وهناك فارق بين الفناء والنرفانا الهدية (١)، ففي النرفانا يصبح الفناء نهائياً لأن النفس تتحرر من قبود الجسد وتتلاشى في النفس الكلية بحيث لا يصبح لها وجود ذاتي، أما الفناء الصوفي فيعقبه بقاء وهو أن يفنى الإنسان عما له ويبقي

Enn., IV, 8, 11 & IV, 9, 11.

Enn., V, 5. (Y)

<sup>(</sup>١) وليم جيمس، بعض مشكلات الفلسفة، تترجمة محمد فتحي الشنيطي، دار الطلبة العرب، بيروت، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٤) حنا الفاخوري وخليل الجر، ناريخ الفلسفة العربية، ص ٣٣٤.

مما لله تعالى. ومن هما تلاحظ أن كلمة الفناء لا تشير إلى نباحية واحدة من النجربة الصوفية وهي الناحية السلبية، ولكن لها ناحية إيجابية هي التي عبر عنها الصوفية بكلمة البقاء، لأن الفناء عن شيء يقتضي البقاء بشيء آخر (١٠).

ولما كانت العاطفة تلعب دوراً كبيراً في التحربة الصوفية، لذلك نرى أنه لا يخلو نظام صوفي من عنصر العاطفة الجياشة مهما كانت متسامية حتى إن تصوف أفلوطين ذاته لا يخلو من طابع الحب<sup>(٢)</sup>.

ولقد أشار أفلوطين إلى مفهوم الحب الإلهي في التساعية الثالثة وتناول فيها بالشوح والتحليل على طريقة مأدبة أفلاطون أو أسطورة وميلاد أيروس. وحاول التوفيق بين جدل الحب الصاعد وجدل الحب الهابط عن طويق فكرة السلم الإلهي الذي يسمح بالصعود والهبوط معاً ".

وإذا كان افلاطون قد اقتصر على القول بان هناك صعوداً من جانب الإنسان نحو الله دون ان يكون هناك أي هبوط من جانب الله نحو الإنسان، فإن افلوطين قد أضاف إلى ذلك أن الكل قد صدر أو فاض عن الواحد، وأن الصدور أو النمض في صميمة ضرب من الهبوط، وإذا كان أفلاطون من جهة أخرى قد ذهب إلى أن الايروس قوي هو حب الإنسان لله وإنه لا يمكن نسبته إلى الله، فإن أفلوطين يقرر وأن ما هو علوي يهتم بما هو أرضي أو دنيوي ويعمل في نفس الوقت على ت سنه الى .

ويلاحظ أن هذه الفكرة سنجد لها أصداء بعيدة عند الأباء المسيحيين وكذلك المشتغلين بعلم اللاهوت خصوصاً وأن فكرة السلم الإلهي التي اقترنت بنظرية أفلوطين في الايروس قد أغرت المدافعين عن العقيدة المسيحية باستخدامها في تقريب فكرة الحب المسيحي إلى أذهان الناس (°).

كما تناول بعض صوفية الإسلام ظاهرة الحب ذاتها بالتحليل والتفسير

<sup>(</sup>١) أبو العلا عفيفي، التصوف والثورة الروحية في الإسلام، ص ١٨٠.

A.H. Armstrong, Plotinus, PP.37, 46.

Enn., III, 6 & 7.

Enn., IV, 8, 8.

<sup>(</sup>٥) زكريا إبراهيم، مشكلة الحب، مكتبة مصر، ص ١٧٢.

والتعليل نذكر منهم ابن عربي والسهروردي ورابعة العدوية وابن سينا.

ولقد كت لمنصوفة كتباً كثيرة ومتنوعة في الحب، تحوي نظرياتهم في مدم الحب وأنواعه، وكانوا يستخدمون عند البحث في المحبة والعشق الاصطلاحات الحسية من الشوق والسكر والوجد والفناء في المحبوب والاتحاد به(۱).

## جدد الاتحاد الصوفي:

إن جوهر التصوف هو التجربة الصوفية التي قوامها الجذب أو الاتصال أو الاتحاد بالله، والاتحاد أو الجذب فكرة صوفية محضة تقوم على تجربة الصعود والطبيعة السائلة للنفس كما أنها تتعارض مع الميتافيزيقا الشكلية أو الصورية ويذكر كل من أرنو Arnou وريست Rist أن النفس والواحد جوهران روحيان، والى وان الاتحاد تصوفي هو عبارة عن اتصال بين مشل هذين الجوهرين، ولكر الوحدة الصوفية أمر صعب للغاية \_ إذ كيف يتأتى لجوهرين كل منهما مكتف بذأته من النحية لانطولوجية (الوجودية) ولكل منهما حدوده الخاصة، أن يتحد دون أن يمتزج أو يندمج أو حتى دون إلغاء للنفس وهو أخشى ما يخشاه الصوفي الموحد؟ ".

وإذا كان الواحد في نظر أفلوطين لا يعتبر جوهواً روحياً، فـإن نفس الصوفي لا يمكن أن تكون كذلك m.

إننا نتحدث هنا عن العودة إلى الأصل أو إلى النموذج الأبدي الدائم المعقول وبالتالي فإننا صور AuTo6wkpáTŋs وإن النفس العاقلة (1) أو الناطقة

<sup>(</sup>١) راجع: المادبة أو في الحب لأفلاطون، ترجمة وتعليق علي سامي النشار والأب جورج قسواتي وعباس الشريني، دار الكتب الجامعية ١٩٧٠ ص ص ١٧١/١٢٩.

Arnou, Le Désir de Dieu Dans La Philos. de Plotin, P.246 & Rist. Op. Cit., (Y) P.227.

Ibid. (\*)

A.H. Armstrong, Christian Faith & Greek Philos, (London, 1960) P.57. (٤) «Salvation Plotinian & Christian», Downside Review, N.S. 75. (1957) وانسفار، P.132ff.

وأيسفساً، ?«H. J. Blumenthal in «Did Plotinus Believe in Ideas of Individuals»?

هي التي تستطيع أن تصل إلى هذا المنذأ النهائي أو الأخير وليس الحوهس المحدود الذي يقول به سقراط.

يقول الملوطين: وإذا رجعت أنا، وكل إنسان آخر إلى العالم المعقبول، فإن مبدأ كل شخص سيكون هناك: (١٠)

ويلاحظ أن الصورة التي تعبر عن الاتحاد الصوفي ليست الاتصال الجنسي وإنما تلك التي تحدث في «ناو - ني - شنجه Tao Te Ching «عودة أو تراجع إلى جذور المرء»، وكذلك بيت الشعر الأفلوطيني الرائع للشاعر ييتس Yeats «والان أتضاءل وأتلاشى في الحقيقة» (أ. كما يلاحظ أن أقدم شواهد الشعر الغنائي عند البونان كانت تنطق بهذه الوحدة الصوفية، فشاعرة الحب والجمال (سافو) تقول في أبياتها الأربعة الشهيرة:

- ـ والأن قد غاب القمر.
- م وكذلك الكواكب السبعة.
- انتصف الليل، وزمن الانتظار فات.
  - ـ وأنا أنام وحدى .

وطريق المفكر والشاعر الغنائي طريق وحيىد، وقد ارتفع أفلوطين فوق ذاتـه وفوق العالم واعتقد أنه سيجد في الواحد عزاءه الأخير ولكنه ظل وحيداً حتى مع الواحد، هنالك لم يبق أمامه إلا الصمت والسكون ".

ويذكر أفلوطين صوراً تعبر عن تلك الوحدة لعمل أهمها صورة النهر الذي يفقد أو يفني اسمه وشكله في البحر، وهي صورة رغم أنه لم يستخدمها إلا أنها تعد ملائمة حيث أن البحر هو مصدر النهر الذي يعود إليه مرة أخرى في الينبوع، إلا هناك صورة أفضل هي صورة جدول الماء الذي يتجمع مرة أخرى في الينبوع، إلا

Phronesis, XI Vo.1, 1966.

Enn., V, 7

W. B. Yeats, "The Coming of Wisdom with Time", Collected Poems.

(۲) عبدالغفار مكاوي، مدرسة الحكمة، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ١٩٦٧، ص ٢٣

Enn. I, 6, 8

إن هذا الموقف لا يمكن وصفه مأنه اتحاد من جوهرين، إنه عودة إلى الأك"

ويلاحظ أن هذه الصورة الحاصة بالتجمع وبالتبدد تمير الحقيقة الأفلوطينية الفضل تميير، كما أنها أنسب الصور عندما تطبق على حياتنا الشعورية(١)

ويعسر اللوطين عن تجربة النشوة أو الوحدة الصوفية في اتصال الروح أو النفس بالواحد الأسمى فيقول.

ولقد حدث مرات عديدة ان ارتفعت عن جسدي إلى ذاتي وأصبحت بعيداً عن كافة الأشياء الخارجية الأخرى وارتكزت في ذاتي ورأيت جمالاً راثعلًا، ويعد ذلك وأكثر من أي وقت آخر تأكدت من الصلة مع أسمى نظام فعشت أنبل حياة وحزت على المطابقة مع القدس، أي (صرت أنا والله كلا لا يتجزأ) أنه .

ويسرى زهسر Zaehner أن نفس الصوفي لا يمكن أن تصبح متطابقة مع الواحد أو الله ولو أن الواحد يفي بذلك عقلياً ولا يعود الصوفي شاعراً بذاته على الإطلاق (1).

ولقد لاحظ تروويارد Trouillard أنه من الصعوبة بمكان التمييز بين العقلي والملاعقلي وسبب ذلك أن الخلفية الحقيقية لمشالية أفلوطين الصوفية كما هو معروف الآن هي المذهب الأرسطي القائل بأن العقل يصبح موضوعاً للمعرفة، هذا المذهب القائل بأن النفس تصبر كل الأشياء، تصور صوفي نمطي ويؤدي مباشرة إلى النالبة أو إلى الروحية الأحادية من النوع الأفلوطيني (°).

ولقد اعتنق أفلوطين هذا الرأي وأضافه إلى فكرته السيكولوجية الخاصة عن الانتباه والاستدارة، والنظر إلى، حتى أنه يقول:

«إننا نكون ما نرغب فيه أو ما نشتهيه وما ننظر إليه»<sup>(١)</sup>

| Enn., VI, 9, 9, & Rist, P 228.                               | (1) |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Enn., 1, 4, 10 & VI, 6, 1                                    | (1) |
| Enn., IV, 8, 1                                               | (T) |
| Zachner, R.C. Mysticism Scared & Profunc (Oxford 1961) P.160 | (٤) |
| Trouillard, La Purification Plotinienne. (Paris 1955) P 150. | (2) |
| Enn., IV 3, 8, & Enn IV 4, 3                                 | (1) |

ويذكر فورفوريوس أن أستاذه اللوطين قد سعد بهذه الرؤية الصوفية لله أربع مرات، كما أنه قد بلغ هذه اللرجة من الاتحاد مرة واحدة وهو في الشامنة والستين من عمره(١).

ولقد اعتبرت تجربة الجذب أو الاتصال الصوفي عند أفلوطين شكلاً أو صورة من صور المذهب العقلي في العصر الحديث، إذ يمكن مقارنة المعرفة في أعلى درجات يقينها كما يفهمها أفلوطين بالنوع الثالث من المعرفة لمدى اسبينوزان والذي يسمى بالمعرفة الحدسية (۱). إلا أن أفلوطين يتصور أعلى نوع من المعرفة على أنه صورة جدلية لا رياضية كما هو الشأن عند اسبينوزا، ويعني بكلمة جدلية ليس منهجاً صورياً بحتاً أي مجرد (أورجانون) وإنما طريقة يؤدي استخدامها إلى تطابق صورة الفكر مع مضمونه أو محتواه، وهذا يعني الوجود الحقيقي (۱).

ويصف افلوطين بصورة سيكولوجية منهج أو طريقة الإعداد للرؤية فيؤكد على ضرورة تطهير النفس وتنقيتها من كل شيء، فالجسم يستبعد أولاً كشيء لا علاقة له بالبطبيعة الخالصة للنفس لنصل بعد ذلك إلى النفس التي تشكل الجسم، ثم الإحساس بالملذات والانفعالات، وما يتبقى بعد ذلك هو صورة المعقل الخالص "، عندما نصل إلى العقل عن طريق توجيه النفس إليه، يتبقى بعد ذلك الثنائية المتضمنة في المعرفة التركيبية للذات كعقل ".

Porphyry, V. Plot. P.23.

a - Eth. 11, 40.

b - J. Royce, The Spirit of Modern Philos. (New York 1955), P.55.

Ethi. ii. Prop. 4. (Y)

وقارن ذلك بـ: Enn., VI, 7, 2.

Enn., J. 3. (Y)

Enn., V, 6; 4. (1)

Enn., V, 3, 13.

<sup>(\*)</sup> يميز اسبينوزا بين ثلاثة ضروب من المعرفة هي: المعرفة الحسية والمعرفة العقلية والمعرفة المعرفة الحدسية، والمعرفة الحدسية، والمعرفة الحدسية، والمعرفة الحدسية طريقها الحس ويمقتضاها اعتبر اسبينوزا فيلسوفاً صوفياً أي ذات نزعة صوفية رغم ما يتسم به منهجه الرياضي أو الهندسي من معقبولية صارمة، كما أن نظرية اسبينوزا في المعرفة الحدسية تسير في طريق الصوفية وذلك لأنها بمثابة الفهم المباشر لظهور كل الأثباء منطقياً من الله.

والعقل ها مكتف بذاته حيث إن لديه كل ما يشطله لمعرفة الذات، وهو كذلك يعتاج إلى أن يفكر في داته، فالمبدأ الذي يعطي العقل وجوده ويجعله مكتف بذاته يقبع فيما وراء هذه الحاجة، والغابة الحقيقية للنفس: (بمساعدة الضوء الذي ترى به) هي أن تلمس وأن تحملق في هذا الضوء الكن كيف يتم ذلك؟ يقول أقلوطين: واستبعد كل شيءه(١).

موضوع النصوف الأفلوطيني إذن هو الواحد الذي لا يستطيع الفكر البشري إدراكه، إذ بمقدار ما يتحرر الإنسان من ربقة التفكير المنطقي يتسنى له أن يبلغ تلك الحال التي يدعوها أفلوطين برؤية الواحد تارة والاتحاد تارة أخرى فعلى النفسى كما يقول أفلوطين: وأن تتجرد من كل صورة إذا أرادت أن تمتلىء من الموجود الأسمى وتستنبر بنوره دون أي عائق من ذاتها (الله وسائط أو آلات، بل الموجودات يمكنها أن تبلغ غايتها القصوى أو مرادها، دون وسائط أو آلات، بل بحكم دفرار المتوحد إلى المتوحده (الله المتوحد).

ويرى أفلوطين أن الواحد الذي هو هدف الرؤية لا يكون موجوداً إلا لهؤلاء القاهرين على رؤيته والذين أعدوا أنفسهم للذلك، مثل المادة التي لا تحمل خصائص جميع الأشياء إذا كان عليها أن تتلقى انطباعات الجميع الأشياء إذا كان عليها أن تتلقى انطباعات الجميع الشياء إذا كان عليها أن تتلقى انطباعات الجميع الشياء إذا كان عليها أن تتلقى انطباعات الجميع الشياء إذا كان عليها أن التلقى انطباعات الجميع الله التلقية التلقيق الشياء الذا كان عليها أن التلقية التلق

### د ـ مراحل الطريق الصوفي الأفلوطيني:

يرى أفلوطين أن اتصال أو اتحاد النفس بالواحد لا يتم بحدس عقلي، بل إنه ضرب من التماس لا يستطيع الإبائة عنه إلا الذين يذوقونه وهم قليل، وهو نادر عندهم (٩٠).

ويستخدم أفلوطين الجدل الصاعد في توضيح كيفية الاقتراب من الـواحد أو الله عند المنهج الصاعد وفق خطوات محددة أو مراحل أو درجات، كـل

Enn., V, 3, 17. (1)
Enn., VI, 9, 7. (7)
J. Rist, Eros & Psyche, (Toronoto, 1964), P.87f. (7)
Enn., VI, 9, 4. (1)

٥١) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ١٩٠.

درجة منه تمهيد للدرجة التي تليها وتسبق الدرجية التي تركتهما وراءهما، وهمذه الدرجات أو المراحل هي على الترتيب: الجسد أو البدن 60μα والنفس ثانياً سيس والعقل ثالثاً Vous أنا

وكلما بلغ الفكر درجة منها أحس بما يعتورها من نقص وشعور بالحاجة تدفعه إلى تجاوزها إلى الدرجة التي تليها على السلم الصاعد.

وينتقل الفكر من مرحلة إلى مرحلة ومن درجة إلى درجة إلى أن يصل إلى الواحد الذي لا صورة له ولا شكل له على الإطلاق.

ويلاحظ أن هذا الطريق الصاعد إنما يذكرنا بجدل أفلاطون، فالمعروف، ان تفكير افلاطون في جوهره تفكير صاعد أو كما يقول الفلاسفة تفكير ديالكتيكي ونحن نعلم أن أفلاطون قد حدد معالم هذا الطريق بوجه خاص على لسان (ديونيما) وذلك في حديثها عن الطريق الصاعد إلى الجمال الأسمى أو الجمال بالذات".

ويذكر افلوطين أنه في محاولتنا الاقتراب من الواحد الأسمى يجب علينا أن نبتعد عن أي تعريف وأن نستبعد سائر الصفات التصنيفية. وهكذا فإننا في تاملنا علينا أن نحرر النفس من أي نوع من أنواع التبعية أو ألهوى لكى نصل بها إلى تحقيق مرادها وإلهامها أو إشراقها من خبلال الاتصال بالواحد، وهذا التحرر للنفس يكون خارجياً وداخلياً في الوقت ذاته؛ إنه البعد عن الشهوات والملذات والأشياء الخارجية والعودة بالنفس إلى الوراء في داخلها ٣٠.

ويجب أن نلاحظ كما يقول أفلوطين: «إن الواحد لا يظهر للنفس كموضوع أمامها، أنه يحضر إلى النفس ويحضر فيها لا شيء بيُّمه وبين النفس، انهما لم يعودا اثنين، بل أصبح الاثنان واحداً،<sup>(1)</sup>.

هذا هو إذن الاتحاد الصوفي، ذلك الاتحاد الـذي يرقى فوق النظر والـرؤية

(1) Enn., 1, 3, J (٢) انظر، عبدالغفار مكاوي، مرجع سابق، ص ٥٣، **(T)** Enn. IV, 8, J (1)

Enn. VI, 7, 34

العقلية كما سبقت الإشارة، انه أشبه ما يحون بحالة الجنون في العشق أو حالة السوة في لسكر، ويصبح كل شيء في حالة عماء، وهو ما يسميه صوفية الإسلام بأسم حالة والعراب الأسوده كما يسميه بعض المتصوفة المسيحيين والليله الظلماءه.

# هـ - طبيعة النزعة الصوفية عند أفلوطين وأهم مصادرها:

لما كان التصوف الفلسفي هو أهم ما يميز عمل افلوطين ويجعله مستقلاً عن بقية المتصوفين الآخرين سواء في الشرق أو الغرب ـ فمن هذا المنطلق يمكننا أن نتساءل عما إذا كان تصوفه من النمط الأحادي أم من النمط الموحد؟

بعبارة أخرى هل هو من القائلين بوحدة الوجود أم أن تصوفه من النوع الأحادي أم أنه صوفى موحد (يؤمن بإله واحد)؟

اختلف المفسرون والمعلقون فيما بينهم حول طبيعة نزعة أفلوطين الصوفية.

ذهب وزهنره وهو من كبار المعلقين على أفلوطين إلى أن تصوف يتسم بالطابع أو النمط الأحادي الصارم تماماً كالأحادية التي نالاجظها في التصوف الفيدانتي ".

أما وريست وارنوه فذهبا إلى أن نزعته الصوفية ليست من النمط الأحادي الشرقي وإنما هو صوفي موحد أي يؤمن بإله واحد لا شريك له ٣٠.

فالتصوف الأفلوطيني إذن ليس تصوفاً أحادياً كما أن أفلوطين ليس من القائلين بوحدة الوجود . فهو ليس أحادياً لأن الأحادية تعني التنظابق المعطلق المنفس مع مصدرها أي الواحد وأن القول الصيادر من المتصوف ذو النمط الأحادي هو (أنا الله) فمن المؤكد كما يدعى ريست أن أفلوطين الدي يحرص حتى في أكثر فقراته صوفية ليس بصوفي أحادي ومن ثم فلا بد أن يكون موحداً.

ومن جهة أخرى إذا كنان المؤمن بوحدة الوجنود يندعي أن الله منطابقاً أو متحداً مع العنالم المادي وأن السواحد والمنادة متطابقان، وأن هناك تنوفيقاً بين

<sup>(</sup>١) انظر، عبدالرحمن بدوي، مرجع سابق، ص ١٤٩

R. C. Zaenhner, Op. Cit., PP. 159/60.

Rist, Op. Cit., P.214 & Amou, Op. Cit., P.244.

الخير والشوء فس الواضع إذنَ أن اللوطين ليس من القبائلين بمدهب وحدة الوجود(١٠).

ويــلاحظ أن النزعــة الصوفيـة عند أفلوطين ليست من النمط الأحــادي الذي يظهر جلياً واضحاً في الفيداننا الهندية والأدلة على ذلك هي.

أولاً: إن الواحد الافلوطيني باعتباره مبدأ اسمى، كامن Immanent ومتسام Transcedent ومن ثم لا يمكن أن يكون أفلوطين أحادياً صارماً أو جامداً كما ادعى زهنر من قبل، فالواحد المتسامي هو مصدر الأشياء جميعاً وليس متطابقاً معها أو مطابقاً لها.

ثانياً: إذا كان الواحد الأعلى كامناً فلا يمكن أن يكون خالفاً أو حتى علة باي معنى معناد؛ وهذا هو السبب الذي جعل أفلوطين يستخدم استعاراته المعروفة جيداً، الشمس وضوئها، والجذر، والنبع المائي الأرضي.

ولقد لاحظ بعض المفسرين أن كل نظام الأقانيم عند أفلوطين يبدو كإسقاط للتجربة الذاتية ، ومن ثم ينهم أفلوطين بإقامة المبتافية يفيا الى أساس سيكولوجي" .

وإذا كانت قدرة النفس على الحركة والانتقال لا تكفى لضمان السيولة (المرونة) الجوهرية واستمرار الحقيقة الأفلوطينية، وقد كان أفلوطين أول من ميز بين النفس" والأنا وأول من اهتماماً كلياً بالفرد الواعي(1)، فمن الواضح أن هذا الأنا ليس مرتبطاً بالكيان الفيزيقي (الشخصي)، أنه كما عرف منذ وقت طويل «بؤرة الوعي أو الشعور»(1).

وإذا تعمقنا في دراسة مذهب الأنا كما جاء في التساعيات لوجدنا أنه يكشف

(0)

Inge, Op. Cit., PP. 244/252.

Rist, Op. Cit., P. 216

E. O. Brien, The Essential Plotinus, PP. 30/31.

E. R. Dodds, «Les Sources de Plotin, Geneva, 1960, P. 385 & Pagan & Christian. (\*)

P 77.

E. Bréhier, Op. Cit., P.111.

عن مراحل متميرة للبؤر تجري داخل سلسلة من الحقائق صاعدة إلى النواحد المتسامي أو المتعالي، وأفلوطين صنوفي موحد لأنه يفسر التجربة الصنوفية مستخدماً إلمبدأ الميتافيزيقي المسيحي القائل بوجود فجوة أو هوة بين الخالق والمخلوق، كما أنه لا يتركز على التطابق المطلق لله والنفس، ومن ثم تصبح الوحدة أو تحرقية الصوفية عنده تأملية أي وحدة تأمل أو تماثل أو محبة، أي شيء بعيد عن الامتصاص أو الاستغراق. ولكن إذا كان أفلوطين يعتبر صوفياً موحداً فإن بعض تصوصه التي يتحدث فيها عن التجربة الصوفية أو ما يسمى بالجذب أو الاتحاد تبدو كما لو كان صوفياً أحادياً، مثلاً عندما يسال أفلوطين نفسه وكيف يتأتى إلى أن أهبط مرة أخرى بعد الرؤياه؟ فإنه لا يجيب إجبابة يبرد بها فنوراً أو في الحال لموحد أي ولقد مثلاً الله روحي أو نفسي ولكثي كنت ذاتي أو نفسيه ولمنات له تغيير) طوال هذه الفترة، ويقول: وكثيراً منا اتيقظ لذاتي تباركاً جسمي جنباً وحين أغيب عن كيل منا عداي أدى في أعصاق ذاتي جمالاً بلغ أقصى حدود البهاء وعندئذ أكنون على يقين من أنني أنتمي إلى مجال أرفع وأسمى فيكنون فعلي هو أعلى درجنات الحياة واتحد بالمنوجود الإلهي، وحيث أصل إلى هذا الفعل أثبت عليه من فرق كل الموجودات العقلية واثار.

ويذهب ريست إلى أن أفلوطين لا يمكن أن يكون أحادياً في نزعته الصوفية لأنه يقول إن الواحد بتنازل عن أوان النفس مليئة بالله.

وحقيقة إن الإنسان يحب المطلق، ومن ثم فإنه يستسلم له وليس لذاته وهنا نلاحظ أن ريست إنما يرد على الدعنوة العامة التي نجدها عند زهنر من أنه لا يوجد حب في التصوف الأفلوطيني، وإن عارات الذاتية المتطرفة التي ينطق بها الصوفي الأحادي غير موجودة عند أفلوطين بالمرة وذلك لأنها عبارات غير دقيقة من جهة، وغير مصقولة من جهة أخرى ().

إن مثل هذه العبارة قابلة للخطأ أو لسوء الفهم وتؤخذ على أن هذا الإنسان العادي أو هذه الشظية المسكينة من الكون هو الواحد؛ ولكن هذا جنون العظمة

Enn., IV, 8, I. (1)

Rist, Op. Cit., P224. (7)

وليس دعاوي الصوفية(١)

والآن بعد أن عرضنا لحقيقة التصوف عبد أفلوطين يمكننا أن نتساءل عن أصل النزعة الصوفية عنده، فهل تأثير بأفلاطون في الفكر اليوساني أم أنه تباثر بالتصوف الهندي في الفكر الشرقي القديم؟

### ١ ـ التأثر بالفكر الشرقي القديم:

لما كان التصوف عامة لا يمكن دراسته إلا في ضوء التصوف الهندي وذلك لأن جميع المشكلات التي تعرض للعقل البشري من حيث المعرفة الحقة، والاتصال بالمبدأ الأول قد عرضت للعقل الهندي منذ أقدم العصور وكان موضوع تأمل عميق عند كثير من حكمائه، لذا فإن بعض المؤرخين" يبرى أن تفسير أفلوطين للتجربة التصوف التي قوامها الجذب أو الاتصال أو الاتحاد هو تفسير أقرب في طبيعته إلى بعض المتصوفة الهنود، أو كما يقول يوسف كرم " لا يختلف في شيء عن غيبوبة فقراء الهند أكثر منه لوجهة النيظر المسيحية الأرثوذكسية.

بينما يذكر أرمسترونج (١٠) Armstrong أنه ليس هناك أي إشارة أو دليل صادق يوحي بتأثر أفلوطين بالحكمة الهندية ذلك أنه لم يكتسب أية معرفة من الهنود في هذه الفترة بالذات كما أن معارف الفلسفية كلها إغريقية بحتة ولم تكن له أية صلة بفلاسفة الشرق على الإطلاق.

ولقد أشار إميل بريه E. Brehier إلى أهمية هذا التأثير الهندي على فلسفة أفلوطين وأن هذا التأثير قائم على أساس مشابهة فلسفة أفلوطين للأفكار أو العناصر الرئيسية عند الهنود رغم أنه ليس هناك أي دليل أو برهان يشهد بهذا الاتصال المباشر بين الفكرين.

ويمكن القول بأن أفلوطين قد أخذ بعض العناصر الهندية في فلسفة

Rist. Op Cit., P.224. (1)

E. R. Dodds, Pagan & Christian in an age of Anxiety, (Cambridge 1965), P.88. (Y)

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٩١

<sup>(1)</sup> 

أفلاطون حيث إن الأخير هو أفلاطون استمد بعضها من الفيثاغوريين(")

وعلى "ي حال فإنسا لا تستطيع أن نغفل المؤثرات الشوقية في فلسفة أفلوطين و محاصة أثر التصوف الهندي .

إنه إن كان أفلوطين لم يلتق بفلاسفة الشرق وذلك أثناء انضمامه إلى المحملة العسكرية التي نظمها الامبراطور جورديان ضد الفرس، فيكفي أنه كما يقول عنه تلميذه وخليفته فورفوريوس أنه كنان يميل بشغف زائد إلى الفلسفة البربرية أي غير اليونانية وأنه أخذ عنها الشيء الكثير، فوحدة الأنا مع الكائن الكلي موحودة في الأوبانيشاد الهندية وكيف أن هذه الوحدة لا تتم عن طريق المعرفة بل بالتمرين والتأمل ".

## ٢ ـ التأثر بالفكر اليوناني القديم:

إذا كتان أفلاطون قد تحدث عن خلاص النفس من محبسها الأرضي وانطلاقها إلى عالمها العلوي الذي كانت تعيش فيه من قبل، فإن الغرض الذي يرمي إليه من هذا الزهد هو التشبه بالله بقدر الإمكان (١٠).

وغاية هذه الفكرة الأفلاطونية هو السعي نحو الكمال عن طريق المعرفة حتى يتسنى للإنسان الوصول إلى الخير الإلهي أو الخير بالذات، لا إلى الاتحاد النام مع المقه؛ ففي مذهب أفلاطون ثنائية نظل قائمة وتجعل من الصعوبة بمكان أن ننسب إليه صوفية كاملة. فأفلاطون ينزع إلى المعرفة وتنمية قوى النفس وبخاصة عقلية منها؛ أما أفلوطين فلم يتأثر بنزعة الزهد عند أفلاطون، إذ أنه ينزع إلى نوع من الوحدة الصوفية مع الأول، وأن ذلك يقتضي إزالة التعارض بين المراتب المختلفة للموجوداتا().

John Herman, R.JR., Journal of the History of Ideas, Vol. XXX (P.S) Jamuary. (1) March, No.I. 1969.

<sup>(</sup>٢) النظر . حنا الفاخوري وخليل البجر، مرجع سابق، ص ص ٢٢١/١٢٠.

Phédon, 64 a, 67B. (Y)

Théatetus, 176 B. (E)

<sup>(</sup>٥) اد زکریا، مرجع سابق، ص ص ٤٨/٤٧.

وإذا كان أفلوطين لم يتأثر بنزعة الزهد عند أفلاطود، فإنه تأثر سظرية الجدل عنده واستخدمه في بيان مراحل سبر النفس إلى الواحد المطلق ودلك للاتحاد به.

### ثانياً \_ الاخلاق:

ترتبط النزعة الصوفية التي تحدثنا عنها ارتباطاً كبيراً بالنزعة الأخلاقية عند أفلوطين، إذ الأخلاق عنده تقوم على أساس التصوف الذي يدعو للتأمل أكثر مما يدعو للبحوث العقلية المجردة، فالتصوف عنده هو أخلاق موسعة.

### ١ ـ نظرة أفلوطين إلى السعادة:

لما كانت الأخلاق عند أفلوطين تقوم على أساس التصنوف، ولما كانت السعادة التي تنشدها الأخلاق المسيحية هي سعادة أخروية، فقد تحولت هذه السعادة إلى حنين صوفي عند أفلوطين للعودة إلى السواحد أو الصعبود إلى السعاء.

ويرى افلوطين أنه لما كان الواحد مصدراً للفضيلة فإنه لا يجوز وصف بها على أنها صفة قائمة بذاتها، حتى لفظ الخير لا يطلق على الواحد".

أي أنه لا يجوز لنا تسميته بالخير، لأن الخير يمكن أن يفهم بالمعنى الذي يتمتع به بعض أجزاء العالم، أما إذا قصدنا أنه العالم الذي يسبق عوالم الأشياء فعندثذ يجوز(1).

وإذا كانت الموجودات طبقاً للمذهب الأفلوطينيّ تنقسم إلى موجودات أخلاقية وأخرى غير أخلاقية فإن منها أيضاً ما هو فوق مستوى الأخلاق ومنها ما دون مستوى الأخلاق؛ أما ما فوق مستوى الأخلاق فهو العالم المعقول الذي ينتهي إلى الواحد أو الله؛ وأما تحت مستوى الأخلاق فهو المادة التي تعتبر في نظر أفلوطين مصدراً للشر أو هي الشر بعينه، وقد يسميها الشر المطلق ولا سبيل الى تحويلها إلى الخير.

inn. 1 2 1 (1)

ويسرى "ملوطين كما هنو النجال عند أفلاطنون وأرسطو والبرواقية أن الحية الجيدة هي الفضيلة، وأن الفضيلة هي حالة من حالات النفس"، وبدون مثل هذه النجالة في كل الأمال في التقدم أو في الصعود إلى الله تصبح مجرد هباء ويرى أيضاً أنه بلون الفضيلة يكون الله مجرد اسم وأن هؤلاء الذين يستخدمون هذا الاسم بدون نضيلة إن هم إلا مضللين إن لم يكونوا منافقين".

ويسذكسر أفنوطين بسأن النفس التي لا تتحسر من الشهسوات والملذات والانفعالات لا توصف بأنها إلهية وإنما هي نفس شيطانية أي نفس وقد تلبسها شيطان.

## ٢ ـ أنواع القضائل عند أفلوطين:

يعتبر 'فلوطين أقل تنسيقاً من سابقية في طريقة تناول الفضائيل بصورة منظمة، ويأي في مقدمة الفضائل الأخلاقية عنده ما يسمى بالفضائل المدنية أو الحضرية أو السياسية من مقدمة الفضائل الأخلاقية عنده ما يسمى بالفضائل المدنية أو الحضرية أو السياسية من رغبات الجسد الدنيئة وكذلك الإحساسات أو الانفعالات من رغبات الجسد الدنيئة وكذلك الإحساسات أو الانفعالات أو أعلى الفضائل التطهيرية وأعلى الفضائل يسمى بالفطنة أو الحكمة من مؤوسي الفضائل التطهيرية التي تعد النفس لتصعد إلى العالم المثالي المعقول أي أنها توجد في النفس عندما تنظهر من ولنطهير هو وسيلة أو طريقة لتحرير الروح أو النفس من العواطف ورغبات الجسد على قدر الإمكان.

ويبذكر أفلوطين أن الغرض العملي للتطهير هو فصل الروح عن الجسد

| (1)                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| (Y)                                                                             |
| (4)                                                                             |
| <ul> <li>(*) أشار "علاطون إلى هذه الفضائل في كتابه والجمهورية، راجع.</li> </ul> |
| (1)                                                                             |
| (9)                                                                             |
| (r)                                                                             |
|                                                                                 |

ورغباته وتحويلها إلى واحداً. ولعل أفلاطون قد أشار في فيدون الله ضرورة تطهير الروح من الجدد، وذكر في دثياتيتوس الله فكرة الهروب من شر هذا المكان والتحول إلى شبه إله.

ويرى أفلوطين أن الفضيلة تقع خارج نطاق الأفعال والحوادث المادية الوطائما أن الإنسان يعيش الحياة الخيرة، حياة العقل وحياة الفضيلة، فأعماله الخلقية سوف تمليها عليه فضيلته من خلال العقل".

فأخلاقيات أفلوطين مثل أخلاقيات أفالطون وأرسطو هدفها تأمين الحياة الحسنة أو السعادة وهذه الحياة الحسنة تؤمن من خلالها نوع معين من الحياة يهدف إلى حرية وعقلانية بحتة.

فإذا كان الإنسان فاضلاً فلديه كل متطلبات السعادة واكتساب ما هـو خير٠٠، وهذه المتطلبات تكمن في القدرة على تأدية أنواع معينة من الأفعال التي تنبع من خلال نزعات وحالات العقل.

وإذا كانت السعادة هي الخير، فنحن على هذا الأساس لدينا واجبات والتزامات نحو أنفسنا وكذلك تجاه الناس الأخرين وذلك لأن العالم كله متداخل ومترابط ومن المستحيل أن نهتم بمصدر السعادة وهو الله دون الاهتمام بالأشياء الأخرى وبخاصة النفوس أو الأرواح التي هي من صنع الله(١٠).

ويذكر فورفوريوس أن أفلوطين قد وجه الكثير من اهتماماته للعناية بممتلكات الأطفال الذين مات آباؤهم وكان هو مسؤولاً عنهم، كما كان رجلاً طيباً الأمر الذي جعله كالباحث الاجتماعي الحديث على علم ودراية تامة بان

Rist, Integration & The Undescended Soul in Plotinus, «American Journal of (1) Philology 1976» Vol. 88, PP.415/27.

<sup>(</sup>٢) انظر، الأصول الأفلاطونية (فيدون) مرجع سابق، ص ص ٣٩/٣٧.
(٣) Theactetus, 176 AB.
(٣) Enn., VI, 8, 5.
(1) Enn., VI, 8, 6.

Enn., 1, 4, 4. (3)
Enn., 11, 9, 16 (Y)

التدخل العاطفي الكبير في كوارث أولئك المحتاجين سوف يثبط من همته على مثل هذا العمل ٢.

ويرى بعض الباحثين أنه لا يمكن وصف مذهب أفلوطين الأخلاقي في هذا الصدد بأنه مدهب زهد، لأن أفلوطين هنا لم يمنع من التماس اللذة أو تجنب الألم، ولكنه يضعهما تحت مراقبة النفس الشديدة(").

ولقد جعل أفلوطين السعادة العظمى والخير الأسمى في الاتصال أو الاتحاد بالله ، وليس ذلك في مقدور كل الناس.

يقول أفلوطين: وإن العلاقة بالمبدأ الأعلى ليست واحدة في نفوسنا، فبعضنا قابل للاتحاد، بينما الأخر يجاهد، وريما وصل، كما أن هناك من هو أقل استعداداً أنها مسألة تتعلق بدرجات النفس وقدراتها وقد تسود الدرجة الأولى في شخص، والشانية أو الشالئة في شخص آخر، وعلى الرغم من ذلك فكل يحتوى على هذه القوى (").

صفوة القول: إن هذه الأخلاق هي سير دائم نحو الكمال وارتفاع مستمر إلى الله ولهذا يرى أفلوطين أن التأمل هو الفضيلة التي لها القيمة الحقة، وأن الفاضل هو الذي يقهر اللذات ويطهر النفس من الشهوات والرغبات الدنيئة للحسد.

فحياة العقل هي قوام السعادة، والإنسان السعيد هو الذي يحيا حياة العقل والذي أصبح كله هذه الحياة ذاتها والذي يجد فيها جوهر وجوده الحقيقي(").

ويسرى 'فلوطين أن أمهات الفضائل المعروفة كالمحكمة والشجاعة والعفة والاعتدال ليس لها من قيمة إلا تطهير الروح بإبعادها عن الشر، وهذه الفضائل كما تطهر الروح فإنها تذكي العقل وتساعده على الاستغراق في التأمل والتفكير

Proph. V. Plot., Ch. g. (1)
Pistorius, Op. Cit., P.145. (2)
Enn., VI, 9, 9 & VI, 9, 10. (2)
Pistorius, Op. Cit., PP. 157/58. (2)
Enn., I, 4, 14. (0)

حتى يصبح المرء أهلًا لأن تهب عليه نسمة من رحمة الله فيصل إلى الانجذاب الذي يجعل من المحب والمحبوب كما يقولون شيئاً واحداً بانصراف المحب عن ذاته حتى لا يشاهده إلا الله وحده.

وهذا الانجذاب هو الخيو الأعلى والسعادة القصوى التي لا تسدوم إلا لحظات لكنها تعلا النفس غبطة وسعادة لا يدرك كنهها ومدى لذنها إلا من سعد بهذا الاتصال الذي لم يتذوقه أفلوطين كما ذكونا ـ سوى أربع مراسم كما أشار إلى ذلك تلميذه فورفوريوس.

#### تعقيب

أثرت فلسفته في الفكر الفلسفي برمته، إذ اصطنع الفلاسفة المسلمون كالكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد، كثيراً من نظرياته إلى جانب نظريات أرسطو، وبالمثل أخذ الغربيون كثيراً من نظرياته وآرائه وبخاصة القديس أوغسطين وديونيسيوس الأريوباغي وسكوت أوريجينا وغيرهم".

كما امتد تأثيره إلى الفكر الغربي الحديث والمعاصر أيضاً وذلك بعد أن ترجمت رسائله كلها إلى اللاتينية في عصر النهضة، فشاعت آراؤه ويمكن أن بتلمسها عند كثير من الفلاسفة الغربيين محدثين ومعاصرين عند ديكارت وليبنتر واسبينوذا وهوايتهد وكارل ياسبرز وشلنج وغيرهم (٢).

<sup>(</sup>١) ول ديورانت، قصة الحضارة، الجزء الثالث من المجلد الثالث، ترجمة محمد بدرا. ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٩٧

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق، ص ٢٩٧.

### ثانيا ـ فورفوريوس،

#### ١ - حيانه وشخصيته:

يعتبر فورفوديوس من أتباع المذهب الأفتلاطوني الجديد، ولقد كتب يونابيوس بحثاً عن سيرة فورفوريوس وذلك بعد وفاته بمائة عام تقريباً"، وبذلك يرجع يونابيوس الفضل الأكبر في معرفته بالأفلاطونية الجديدة إلى فورفوريوس رغم أن المدهب ينسب إلى أفلوطين".

ينتمي فورفوريوس إلى أسرة وثنية ويدعى ملخوس (٣) Malchus أو مالكوس. ولد بمدينة صور حوالى ٢٣٣م، وزار سوريا وفلسطين والاسكندرية، وكان في مطلع حياته مسيحياً ولكنه لم يستطع أن يلتزم بالعقيدة المسيحية وذلك بسبب اضطهاد الامبراطور ديكيوس عام ٢٥٠م،

ولقد أمضى شبابه في صور التي اشتهرت بالتبارة والصناعة وكانت ملتقى الشرق والغرب، فاجتمعت فيها الأراء والمذاهب وكثرت اللهجات ومن ثم كاد فورفوريوس ملماً بالعبرانية واليونانية والهيروغليفية إلى جانب معرفته باللغة السريانية وهي لغة أهل البلاد، كما اطلع على أسرار الكلدانيين والفرس وقدماء المصريين". ويقال إنه اتصل «بأوريجين» العالم المسيحي الشهير وذلك في صباه وكان لهذا الاتصال ثمرات منها أنه مكنه من معرفة الإنجيل الذي كان يفسره أوريجين مستعيناً في ذلك بالفلسفة اليونانية؛ ومن جهية أخرى يسرت له هذه الصلة بأوريجين أن يطلع على مكتبة واسعة حوت مؤلفات كبار قدماء الفلاسفة يونان ومحدثين".

درس فورفوريوس الفلسفة في اثينا على أيدي كبار الفلاسفة والعلماء نـذكر

<sup>(</sup>١) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٣١٢.

T. Whittaker, Op. Cit., P.107.

**<sup>(</sup>Y)** 

 <sup>(\*)</sup> معناها بالسريانية الملك أو الأمير ثم حرفت إلى فورفوريوس.

F L. Cros,, The Oxford Dictionary of the Christian Church, Oxford University (Press 1941), P.1091.

<sup>(</sup>٤) ايساغوجي، لقورفوريوس الصوري، بقلم أحمد فؤاد الأهواني، بص ١١.

<sup>(</sup>٥) نفس المرجع بتصرف، ص ١١.

منهم ديمتريوس وأبولونيوس ولونجئيوس الذي درس عليه أسرار اللغة الإغريقية وما فيها من نحو وصرف وبلاغة بالإضافة إلى أعمق الأفكار الفلسفية الم

ولا شك أن فورفوريوس قد اكتسب من إقامته في أثينا معرفة واسعة وذوقاً مرهفاً وفي أثناء هذه الفترة التي قضاها بأثينا ألّف كتاب المسائل الهومرية ورسالة (في أسماء من لم يذكرهم الشعراء) وكتاب (أخبار الفلاسفة)(١).

اتجه فورفوريوس بعد ذلك إلى روما وهو في الثلاثين من عمره ـ وكانت روما باعتبارها قلب العالم المتحضر ـ تجمع بين الحركة الصاخبة والجمال الساحر الذي يظهر جلياً واضحاً في تماثيلها وأبنيتها، والمتعة التي يبغيها طلاب اللذة وأهل الدنيا، وبين الهدوء الذي ينشده الزهاد المنصرفون عن لذات البدن إلى متعة الروح يلتمسونها في العزلة والتامل.

ولكي يكون فورفوريوس متابعاً لطلبه في العلم انضم إلى هذه الجماعة واصبح مقرباً إلى أستاذه أفلوطين الذي اتخذه من جملة خاصته واعتبره من أوفى تلامذته وعهد إليه بتصحيح كتبه ٣٠.

ويذكر يونابيوس أن فورفوريوس ذاع صيته وانتشر في روسا وذلك من خملال عرضه لمذهب أفلوطين ـ وكان من بين تلامذة فورفوريوس الذين استمعموا له في روما يامبليخوس أحد أتباع المذهب الأفلاطوني الجديد في سورياً الله المناع ا

ولما كان أفلوطين لديه معرفة فائقة عن الأرواح كما كانت له بصيرة نافذة أو ثاقبة في الطبائع البشرية، ولما كان له تأثير ساحر وعطف عظيم (١٠)، لذا فقد عبده مريدوه وتلامذته وتابعوه لأنه كان يساعدهم روحياً وعقلياً ويقال إنه استطاع أن ينقذ فورفوريوس من الانتحار بنصيحة عاقلة (١٠).

يقول فورفوريوس «وذات يـوم شعر أفلوطين بـرغبتي في الانتحار فماتجه إلى

Vacherot, Histoire Critique de L'école d'Alex., P.35. (1)

<sup>(</sup>٢) انظر اساغوجي، مرجع سابق، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) نفس العرجع السابق، ص ١٤.

Whittaker, Op. Cit., P.107.

Karl Jaspers, Op. Cit., P39.

A.H. ArmstrongOp. Cit., P.178.

وحدثني أن هده لرغة لا أساس لها من الصنواب على الإطلاق، وإنما جاءت من منرص الماليحنوليا، ثم نصحي بالترجلة، فتوجهت إلى صقلية وتخلصت بذلك من الرعبة في الانتجار ومفارقة الجياة، (١)

يتضع إذن مما سبق أن فورفوريوس أقدم على الانتحار لكن أستاذه الوفي قد أخذ بيده ونزع هذا الانتحار من نفسه وأعاد إليه شجاعته ووضعه تحت حمايته ومنحه عطفه ونصحه واخلاصه والأكثر من ذلك اتخذه سكرتيراً له مدى سنة أعوام (1).

ولقد تزوج فورفوريوس أرملة إحدى أصدقائه وتدعى مارسيلا Marcella رغبة منه في تربية أطفالها السبعة من الرجل الأول، كما يذكر يونابيوس، وأيضاً من خلال خطاب كان قد بعثه لها ولا يزال موجوداً".

وأكبر الظن أن مارسيلا كانت من تلامذة أفلوطين وأتباعه في المدرسة ومن ثم فقد عرفها فورفوريوس بحكم الزمالة الفلسفية وأراد بزواجها أن يدفعها إلى طريق الفلسفة وأن يدفع أولادها إلى نفس الطريق.

ولم يلبث فورفوريوس مع زوجته تلك إلا عشرة أشهر ثم هجرها ورحل إلى مكان بعيد يلتمس فيه راحة النفس، وحزنت لفراقه واشتد حزنها لغيبابه فأرسلت تتوسل إليه أماً وزوجاً واستاذاً ورب أسرة أن يعود إليها(١)، ولقد تعرضت مارسيسلا لأنواع مختلفة من الاضطهادات على أيدي جيرانها الذين كانوا يعتنقون المسيحية وكانوا يحاولون إبعادها عن دراسة الفلسفة(١).

ولقد ذكر فورفوريوس أن الهدف الرئيسي للفلسفة هو تحقيق الخلاص للنفس وأن الحياة تجربة طويلة تكتب فيها النجاة لمن يتحمل مشقتها ووعورتها.

كما يذكر أن أصل الشرور ومصدرها ليس بسبب الجسم وإنما بسبب رغبات

V. Plot. 14. (1)

<sup>(</sup>٢) محمد غلاب، الفلسفة الإغريقية، الجزء الثاني، ص ٣٢٣

Whittaker, Op. Cit., P.108.

<sup>(</sup>٤) ايساغوجي، مرجع مابق، ص ٢٢

Jules Simon, Histoire de L'école d'Alexandrie: Tome II, PP.98/99 (0)

النفس وطلبها للذات وانغماسها في الشهوات

هذا وقد امتدح فورفوريوس الصدق والإيمان والحب والأمل ساعتسارها فضائل لاهوتية تتعلق بالذات الإلهية (١٠)

ومن ثم فقد ذهب إلى أنه من الخير للإنسان أن يموت وهو يقول الحق من أن يحرفه في سبيل الغلبة، كما يذهب إلى أن التقوى ليست في أن يتمتم المرء بالدعاء أو أن يدبح الضحايا ويقدم القرابين الدموية، فالحكيم في نظره هو الذي يعظم الله بالقلب لا باللفظ، أما الجاهل، فإنه يدنس الألوهية حتى إذا قام بالعبادات وأدى المراسيم".

أما عن تاريخ وفاة فورفوريوس ـ فكانت مثار خلاف كبير بين المؤرخين على اختلاف مشاربهم، ولكن تكاد تجمع الأراء ومن بينها رأي يونابيوس أنه توفى في روما حوالى ٣٠٥م،

ومهما كنا نجهل تاريخ وفاته إلى هذا الحد فإن أثره قد ظل خالداً، ونسبه لا زال قائماً بما سجله من كتب حفظت لنا تراث القرن الثالث الديني والفلسفي، ذلك العصر الذي شهد صراعاً محتدماً بين الدين والفلسفة على نحو ما سنبين في موضع آخر من البحث.

#### ٢ ـ مدى معرفة المسلمين بفورفوربوس:

لقد عرف العرب فورفوريوس وترجموا له، فيدكر ابن النديم وإنه بعد الاسكندر وقبل أمونيوس من أهل مدينة صور، وكان بعد جالينوس، وفسر كتب أرسطاطاليس، وله من الكتب بعد ذلك: كتاب ايساغوجي في المدخل إلى الكتب المنطقية، كتاب المدخل إلى القياسات الحملية نقل أبي عثمان الكتب المنطقية، كتاب المعقول بنقل قديم، كتابان إلى أنابو، كتاب الرد على الدمشقي، كتاب العقل والمعقول، سبع مقالات سرياني، كتاب الاسطقسات مقالة سحسوس في العقل والمعقول، سبع مقالات سرياني، كتاب الاسطقسات مقالة

<sup>(1)</sup> 

Ad Marcellam. 24

<sup>(</sup>٢) ايساغوجي مرجع سابق، ص ص ٢٣/٢٢

سرياسي، كتاب أحبار الفلاسفة، ١٠٠٠.

ويذكر القفعي نفس ما دكره ابن النديم عنه من أنه ومن أهل مدينة صور من ساحل الشام وقبل كان اسمه أمونيوس وغيره وكان بعد زمن جالينوس وله الساهة في علم الفلسفة والتقدم في معرفة كلام أرسطوطاليسه الله ويذكر الشهرساي عنه وأنه الشارح لكلام أرسطو، ويدعى أن الذي يحكي عن (أفلاطور) من القبول بحدوث العالم غير صحيحه الله . وورغم أن من الأصول الشلائة التي هي الهيولي والصورة والعدم، إن كل جسم إما ساكن وإما متحرك، وههما شيء يكون ما يتكون ويحرك الأجسام، وكل ما كان واحداً بسيطاً فقعله واحد سيط، يكون ما كان كثيراً مركباً فأفعاله كثيرة مركبة، وكل موجود فقعله مثل طبعته، فكل ما كان كثيراً مركباً فأفعاله وبناقي أفعاله يفعلها بمتوسط مركب الإورفال إلى الطبعة تفعل بالبخت والإماق، الطبعة تفعل بغير فكر ولا عقل ولا إرادة، ولكنها ليست تفعل بالبخت والإماق، الله لا تفعل إلا ما له نظم وترتيب وحكمة والاي.

هكذا توفر لعرب على دراسة نراث الفلاسفة الاقدمين، ولا شك درسده الدراسة ذات أهمية كبيرة وقيمة عظيمية من وجهة النظر الإسلامية وذلك لانها تلقي الضوء بل وتكشف النقاب عن قضايا أساسية وجوهوية لدى هؤلاء الملاسفة فهي تبين نسب الفيلسوف وأهم مصنفاتيه وعدد الكتب التي نقلت مها إلى العربية كما تبين أنها كانت عن طريق السريانية لا اليونانية ال

# ٣ ـ منهجه وأهم أعماله:

اتسمت طبيعة العصر الذي جاء فيه فورفوريوس بأنه كان عصر انتفاء واختيار ومن ثم جمع فورفوريوس في كتبه بين تعاليم أفلاطون وأرسطو متأثراً في دلك

<sup>(</sup>١) ابن النديم، المهرست، المطبعة الرحمانية، ص ص ٢٥٥/٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) ' القفطي، أخبار العلماء بأخبار الحكماء، مكتبة المثنبي، ص ص 174 ـ ١٧٠

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني، الملل والنحل، الجزء الثاني، الطبعة الثانية، تخريج فتح الله مدران، ص ١٦٤.

رع) نفس المصدر، من ١٦٥

<sup>(</sup>ه) نصل المصدر، ص ١٦٦

<sup>(</sup>٦) انظر، ايساعوجي، مرجع سابق، ص ٩

بالفيلسوف الرواقي بوسيدونيوس ولقد تأدى به ذلك إلى محاولة وضع رأي أرسطو في قوى النفس موضع رأي أفلاطون في أقسامها؛ كما اتسم هذا العصر من ناحية أخرى بمزية العناية والاهتمام بالنصوص القديمة ومحاولة تأويلها، لذا عكف فورفوريوس على شرح كتاب المقولات لأرسطو، ولكنه لما رأى أن هذا الكتاب لا يمكن الاستفادة منه، فإنه سارع بوضع كتاب (ايساغوجي) لكي يوضح الأوليات المنطقية التي غابت عن ذهب أرسطو ولم يحل غوامضها في (المقولات)".

أما من ناحية أهم أعمال فورفوريوس، فكان أقبل ابتداعاً من أستاذه أفلوطين، لكنه مع ذلك كان واسع الثقافة، غزير الاطلاع، وكتب عدداً ضخماً لا بأس به من المؤلفات وكان في كتاباته فيلسوفاً وناقداً ونحوياً ومؤرخاً ورياضياً. ويمكننا أن نذكر مجمل مؤلفاته على النحو التالي:

# أولاً \_ في الفلسفة:

### من أهم مؤلفاته الفلسفية:

 ١ ـ فلسفة الكهانية أو شرح على فلسفة التنبؤات، وفيه يتجه اتجاهاً دينياً تنسكياً أكثر من اتجاهه إلى الفلسفة.

٢ \_ صور الآلهة وفيه شرح على تماثيل الآلهة.

عن أكل لحم الحيوان، ويعتبر بمثابة تفصيل للحياة التنسكية ولأراء كثير من الفلاسفة الروحانيين.

٤ ـ شرح المقولات وقد ترجمه إلى اللاتينية بويش في القرن السادس.

ه ـ مقدمة في المعقولات وهو ملخص وجيز في الفكر الأساسية للأفلاطونية الجديدة.

٦ ـ ايساغوجي: وهو بمثابة مقدمة لمقولات أرسطو، وله مقمام كبير عنمه

<sup>(</sup>١) محمد غلاب، مرجع سابق، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق، ص ص ٣٢٥/٣٢٣. (بتصرف). وأيضاً، ٣٤٥ Zeller. Gutlines of the History of Greek Philos. . P.301.

العرب إذ يعتبر من أهم الدعائم الأساسية التي تأسست عليها الحركة المنطقية عند العرب وقد شملت سيادته كل البيئات المثقفة طوال القرون الوسطى شمولاً تاماً، عند الشرقيين والبيزنطيين والغربيين.

٧ ـ شرح قوى النفس، وهي رسالة هامة ذكر فيها نواحي النفس ووظائفها.

٨ ـ رسالة إلى مارسيلا، وهي بمثابة كتاب أخـ الاقــي وجهه فــورفوريــوس إلى
 زوجته بعد افتراقهما.

٩ ـ رسالة في الرد على انيبون، وهي رسالة بعثها فورفوريوس إلى الكاهن المصري انيبون ولقد رحب المسيحيون بها الأنها تحمل البطعن في العقائد.
 الوثنية.

# ثانياً . في النقد:

ألّف فورفوريوس كتاباً ضخماً يحوي خمسة عشر رسالة، بعنوان دضد المسيحيين، وهو هجوم عنيف على الديانة المسيحية مشتملاً على نقد علمي عميق لنصوص الإنجيل وللشروح المعترف بها من الكنيسة لا سيما شروح وأوريجين، ولما كان هذا الكتاب يمثل خطراً على المسيحيين وأنه يجب دفعه، لذا اتجه كثير منهم للرد عليه ومنهم ايسبيوس، ورأى الامبراطور فالنتين الثالث عام ٤٤٨ ضرورة إحراق هذا الكتاب فالتهمته النيران().

# ثالثاً \_ في التاريخ:

وله فيه كتابان هما:

١ ـ دتاريخ الفلسفة، وهو مكون من أربعة أجزاء ينتهي عند أفلاطون. ركز في المجلد الأول على حياة فيشاغورس لـ درجة لفتت أنظار البـاحثين قـ دمـاء ومحدثين، ويعد من أهم مؤلفاته على الإطلاق.

٢ ـ «حيـاة أفلوطين» وقد كتبـه في شيخوختـه، بعد عـام ٣٠٠م ولقـد كتب

فورفوريوس بالإضافة إلى ذلك مقالات عليدة محتلفة، في الفلك والرياضيات واللغة ويخاصة النحو والخطابة.

ولقد اتجهت معظم أعماله الفلسفية إلى رسم رحلة أو مسيرة النفس من ارتباطها بالعالم المحسوس واتجاهها إلى حياة التأمل الروحي والديني في العالم المعقول".

## إ ـ موتف فورفوريوس من المسيحية وعدائه لها:

كتب فورفوريوس اثناء إقامته بصقلية خمسة عشر رسالة تعبر عن مناظراته التي أجراها مع المسيحيين، وذلك في الفترة الدقيقة من حياة الامبراطورية، وكان هذا الجدل ذا طابع ديني بحت أن ذلك أن أفلوطين قد ترك مهمة الدفاع عن الوثنية ضد المسيحية لتلميذه فورفوريوس الذي لا يعبأ كثيراً بالمسائل السياسية، ولا يمس الأخلاقيات المسيحية في شيء، وإنما يعترض على عقيدة خلق العالم في الزمن لأنها قد ميزت أو فرقت بين العالم والله وفرضت الأقانيم المتجسدة، كما أنه اعتبر أن فكرة بعث الأجساد فكرة غريبة ومستحيلة. ومن هنا يقول هارناك: «كان فورفوريوس يتفق مع الفلسفة المسيحية للدين، وكان واعيا تماماً لهذه الوحدة أس. هذا، ولقد كان فورفوريوس متحفظاً في ملاحظاته عن المسيح الذي أعجب به كمعلم لكنه اعتبر أن الضعف الواضح في حياته دليلاً أو برهاناً على أنه ليس مقدساً كما أنه يلوم النصارى الذين يغالون في أمره، ووضح بساطة أن عبادة المسيح لا تتفق مع عبادة أسكليبوس أنه المه السطب عند

F.L. Cross, Op. Cit., P.1091 (1)

Inge; Op. Cit., P.64. (1)

Harnack; The Expanasion of Christianity, Vol.2, P.138. (\*)

<sup>(\*)</sup> هو أسقليبوس الحكيم وربما قبل أسكلابيوس وربما قبل اسقلبياذس، وهو أحد الملوك الأربعة الذين صحبوا هرمس وأخذوا عنه الحكمة. وذكر ابن حلامل ان اسقلبيوس هذا تلميذ لهرمس المصري وكان مسكنه أرض الشام، وذكر عنه بقراط ان هذا الاسم أعني اسقلبياذس في لسان اليونانيين مشتق من البهاء النور والطب صناعة أسقلبيوس، وذكر يحيي النحوي عنه، أنه أول من أظهر الطب على ما تناهى إلينا في الكتب والاحاديث المشهورة من العلماء وهو الذي استخرج الطب بالتجربة.

انظر، الفقطي، أخبار العلماء بأخبار الحكماء، مكتبة المتنبي، القاهرة، ص ٧ \_ ٩

الإغريق (١) كما وجه فورفوريوس انتقاداً لاذعاً إلى الحواريس أو الرسل ورواد الكنيسة حيث أدان افتقارهم إلى الوطنية وعدم فدرتهم على استرداد الاحياء الديني وذنك أثناء حكم الأباطرة ديكيوس وأوريليان ١٠).

ومسا هو جدير بالذكر أن فورفوريوس حين ألّف كتابه الضخم دصد المسيحيين لم يكن الدافع السياسي هو المحرك أو الباعث الوحيد في تأليفه له ، بل هدك دافع آخر هو التنافس القائم بين الفلسفة والدين من قديم الزمان واللذي ظهر في ثوب الأفلاطونية المحدثة على يد افلوطين. ولما كان هذا الكتاب يمشل خطراً على المسيحيين، لذا فقد انبرى كثير من اثمتهم للرد عليهم ، كما أمر الامبراطور فالنتين الثالث عام ٤٤٨ بضرورة إحراق هذا الكتاب، فالتهمة النيران وضاعت أصوله ...

#### ٥ ـ مذهبه:

تسم فلسفة فورفوريوس بالطابع العملي أكثر من اتصافها بالطابع النظري، كما أنها فلسفة تؤكد على الناحية الدينية بالمعنى الشعبي. ويمكننا صياغة مذهبه ومجمل آرائه فيما يلي:

# أ ـ الجانب الديني التسكي في فلسفته:

يمكن التعرف على الجانب الديني التنسكي في فلسفة فورفوريوس من خلال بعض مؤلفاته مثل: فلسفة الكهائة، ورسالة في الامتناع عن أكل اللحوم وصور الآلهة بالإضافة إلى كتابه عودة النفس إلى بارثها(". وفيما يتعلق بكتابيه (فلسفة الكهانة) و(عبادة صورة الآلهة) فإنهما يتعلقان بالعقائد التي سادت في هذه البقعة من الشرق ونعني بها ساحل فينيقيا. والكتابان مصدر تاريخي سجل فيهما فورفوريوس الديانة الوثنية التي كان السوريان يعتنقوها وروى فيهما كثيراً

E. Brehier, The Hellenistic & Roman Age, Translated by Wade Baskin First (1) Phoenix Edit., 1965, PP. 202/3.

F.L. Cross, Op. Cit., P.1091 (Y)

<sup>(</sup>٢) ايساغوجي، مرجع سابق، ص ٢٠

<sup>(2)</sup> نفس لمرجع الساق، ص ص ٢٩/٢٥

من الطقوس والعبادات الوثنية. ويقوم جوهر هذه الديانة على الاعتقاد بأن الألهة يعلمون الغيب، فإذا استطاع أحد الاتصال بهم بوسائيل مادية اطلعوه على المستقبل، ويشتمل الكتاب على باب كبير في التنجيم أي معرفة اثر الكواكب واقتراناتها في الأنفس وكيف تسخر الألهة في الاطلاع على الغيب وتوجيه الافعال نحو الخير أو الشر، هذا ويحدثنا فورفوريوس عن طقوس قدماء المصويين وفينيقيا وليديا وبابل ويبين كيف نستخدم ألهتهم.

وإذا كان فورفوريوس قد فرق بين عالمين في كتابه (فلسفة الكهانة)، وهمما عالم الألهة المشخصة الخاضعة للقضاء والأخر عالم الشياطين والجن، فإنسا نجده في كتاب (صور الألهة) يعرض مناظر الطبيعة وما فيها من حياة صاحبة، وقوى فاعلة ومظاهر مختلفة متعددة؛ يعرض لنا نور السماء وأشعة الشمس المانحة للحياة وخصوبة الأرض وما يقابل ذلك من صور ومعبودات تنزخر بها هياكل المعابد في شتى البلاد. لكن يلاحظ أن فورفوريوس قدم احتجاجاً رسميماً على صور العبادة ضد الطقوس الدينية اليهودية، إذ يقول: وإن تماثيل ومعابد الآلهة قد صنعها البشر أساساً في كل العصور القديمة التراماً بالعرف والتقاليد وإن الهدف منها هو الاعتقاد بأنها وسيلة إلى تجسيد الألهة تـوجه إليهـا الصلوات وتقدم إليها النذور، ويقول إنه عندما تقدم القرابين الدموية إلى الألهة، فإنها لا تجلب لهم أي احترام فهم يعنون بذلك أن تكون مجرد شهادة على إرادة الخير والعرفان بالجميل للعابدين أو المؤلهين، " نخلص من ذلك إلى أن فورفوريوس يدافع عن الوثنية ويبين أن عبادة الأصنام لا تنطوي على هذا الزيغ الذي يصفه به خصومها، ذلك أن الوثنيين لا يتخذون من الأصنام والرموز التي يمجدونها في هياكلهم آلهة على الحقيقة، وإنما هي تشبيهات تنقل الآعتقاد الديني إلى صور محسوسة(١).

De Abstinentia (الامتناع عن أكل لحم الحيوان) أما فيما يتعلق بكتابه (الامتناع عن أكل لحم الحيوان) أما فيما بيناء . فإننا نلمس فيه جوانب أخلاقية وأخرى دينية، ذلك لأن هذا الكتاب كما سبقت

Harnack, Expanssion of Christianity, Vol. I, P.376.

<sup>(</sup>٢) ايساغوجي، مرجع سابق، ص ٢٨

الإشارة يعد عرصاً معصلاً للحياة التسكية ولأراء كثير من الفلاسفة الروحانيين، والحقيقة أن السر في تأليف هذا الكتاب اليرجع إلى أن أحد تلاميد افلوطين وهو (كاستربكوس فيرموس) Castricius Firmus خرج بعد وفاة الأستاد على تعاليم المدرسة من سيرة الزهد والابتعاد عن الدنيا، ودأس جماعة اشتغلوا بالسياسة وحاربوا المسيحية واضطهدوا أتصارها ولم يقنع بدلك، بل عدل عن البطعام النباتي وأقبل على أكل اللحوم إذ أنه لم يجد في الامتناع عنها حكمة معقولة ولا يتفق ذلك مم مطالب الحياة العملية.

وتجدو الإشارة هنا إلى أن أفلوطين بوغم نزعة الزهد التي كان عليها في أخلاقه، فإننا لا نعثر في تساعياته على أي إشارة من أن إدراك الحياة الفلسفية بنطلب تقشفاً بل والأكثر من ذلك امتناعاً عن أكل لحم الحيوانات، اللهم إلا في مواضع قليلة يطالب بتقليل الوسائل المادية حتى يمكن للنفس أن تنطلق صباعدة إلى الواحد للاتحاد به (ا).

ويلاحظ أن حياة الزهد والتقشف قد مارسها كل الذين ساروا على نهج فيشاغورس كما أن الأفلاطونيين المحدثين قد واصلوا حركة الإصلاح الديني والخلقي مقتفين بذلك اثر أبولونيوس التياني الذي كان نباتياً صارماً كما كان يكوه تقديم القرابين الدموية، ويرى أنه ليس لنا الحق في سفك الدم تحت أي ظرف من الظروف، كما كان يرى أن الصلاة والتأمل الروحي والديني هي أفضل الطرق للعبادة وأن التحرر من التملك أو الاقتناء والمطالب هو القيمة العليا في الحياة من الحياقات، ومن هؤلاء فورفوريوس، غير أنها لا نجد تطبيقاً لهذه السياسة لحم الحيوانات، ومن هؤلاء فورفوريوس، غير أنها لا نجد تطبيقاً لهذه السياسة الخاصة بالامتناع عن أكل لحوم الحيوانات في المذاهب الفلسفية السابقة كالمشائية والرواقية والأبيقورية باستثناء الفيثاغورية، وحجة هذه المذاهب في ذلك هو أن مفهوم العدالة لا ينطبق إلا على الكائنات العاقلة، وأنه لو أمكن ذلك هو أن مفهوم العدالة لا ينطبق إلا على الكائنات العاقلة، وأنه لو أمكن

**(Y)** 

Whittaker, Op. Cit., P. 113.

<sup>(</sup>١)

وانظر، ايساغوجي، مرجع سابق، ص ٣٦.

Enn., III, 6, 5.

Philostratus, A Pollonius of Tyana, Trans. By Phillimore, 1912, Book III, P.203. (\*)

تطبيقه على الكائنات غير العاقلة فـإن ذلك يعني تحـويل العـدالة من شيء فـابل للتطبيق إلى عكس ذلك"،

ولو عدنا إلى السياسة الخاصة بالامتناع عن أكل لحم الحيوان، ولو افتوضينا أن هنـاك اتفاقـاً قد وقـم بين الإنسان والحيَّـوان على ألا يعتدي كـل منهمـا على الأخر لانتشرت العدالة ولعم السلام وساد الأمن ربوع هذه الأرض، غير أن هذا شيئًا مستحيلًا ذلك لأن الحيوان ليس لـديه الفـدرة على الكلام كي يـوقع على قانون بهذا الشأن.

ويتكون مؤلفه في «الامتناع عن أكل لحم الحيوان، من أربعة أقسام رئيسية. يذكر فورفوريوس في الكتاب الأول وأنه لا يقصر النزهد عن أكبل لحم الحيوان على طوائف معينة من الناس هي دائماً في حاجة إليه كالذين يقومنون بأعمال تتطلب جهدأ ومشقمة كبيرين مثل الرياضيين والجنود ورجال السياسمة المذين يحتاجون إلى تفكير دائب، ولكنه يقصر هذا الزهد على حياة القلاسفة الحكماء ، إن طبيعة الفلسفة الحقة هي عزوف الفيلسوف وابتعاده كلية عن فعل أشياء في الحياة العادية دون أن يجعل ذلك أمراً ضرورياً وإجبارياً أو قسرياً على كل الناس، فالإنسان لا يستطيع الجمع في أن واحد بين ما يتطلبه الحس والحؤاس، وبين ما يتطلبه العقل ١٠٠٠. فالفيلسوف الحق هو الـذي يعمل على تخليص نفسه من العلائق الأرضية أي علائق المادة بأن يمتنع عن أكل اللحوم حتى لا يثقل بدنه ويحرك شهواته ويقف عقبة في سبيل تحرير النفس وصلاحها. والأبيقوريون محقون تماماً في اعتبارهم أن حياة الجسد لا يمكن أن تقوم بمعزل عن العقل، بل وهم معترفون بالزهد عن أكل اللحوم كوسيلة لتقليل حاجات الحياة وجعلها حياة بسيطة.

أما قي الكتاب الشاتي فيستطرد فورفوريوس قائلًا: (إن تقديم الحيوانات كقربان للَّالهة جاء بناء على تعود الإنسان تقديم الأشياء التي كان يستخدمها كقربان الألهبا الله عير أن الذين ادعوا أن الألهة كانت لا تقبل إلا القرابين الثمية

<sup>(1)</sup> Whittaker, Op. Cit., P.113.

**<sup>(</sup>Y)** Porphyry, De Abstinentia, 1, P.42

<sup>(</sup>T) De Abst., II. P.11

يمكن الرد علبهم بأنه كلما كانت الهبة أو القربان بسيطه كلما سر ذلك الألهة ويدحض فورفوريوس ذلك ويقول إن الدولة قد صرحت بأن تكون القرابين التي تقدم إلى الألهة هي أشياء غير حية، كما أن الحكماء ذكروا أن أثمن شيء يقدم للألهة لا يكون محسوساً دائماً وإنما معنوياً غير محسوس ('). إن القرابين التي يجب تقديمها للألهة يجب أن تكون مجرد تأملات إيمانية دون أن يكون ذلك مصحوباً حتى بالكلام. إن الذين يهتمون بالتقوى يعلمون أن ما ينبغي أن يقدم للألهة هي تلك القرابين التي لا تراق فيها دماء.

أما فيما يختص بعالم الجن الذي تقطنه الأرواح الشريرة التي تهيم في العالم الأرضي وتبعث الشر والمصائب، فإن القرابين التي تقدم لها هي القوى الخفية تحت النجوم، والتي يبدو أن أفلاطون قد سماها بهذا الاسم. ويرى فورفوريوس أن أهم المساوى، التي يحدثها قرناء السوء في عالم الجن ما هي إلا أشياء لاقناعنا بأن هذه الكائنات هي سبب السعادة والتعاسة على وجه الأرض، ولنها القدرة على تحويل هذا السوء إلى نعيم، كما أن هذه الكائنات تحثنا على التضرع وتقديم الترابين للآلهة كلما بدا لنا غضب هذه الآلهة? إنهم يوجهول رغباتنا إلى حب الغنى والسلطة والمتعة وأن ذلك من شأنه أن يؤدي إلى الحب والكراهية، والحرب والسلام، ومن هنا يثبتون لنا أن لديهم القدرة على التحكم والكراهية، والحرب والسلام، ومن هنا يثبتون لنا أن لديهم القدرة على التحكم في تعاسة أو سعادة البشر على وجه الأرض، والأسوأ من ذلك أن عالم الجن قد يصل به الأمر إلى محاولة اقناعنا بأن كل ما يحدث على هذه الأرض من خير أو شو إنما يحدثه الرب الأعلى.

إن منظاهر الغنى والشراء والأشياء الدنيوية يعتقد أنها مصادر خير، وان الابتعاد عنها هو الشر، وان الذين يهتمون بهذه الأشياء الدنيوية يعيشون بعيداً عن عالم الروح. وهنك سؤال يطرح نفسه وهو: إذا كنا نقول بالزهد عن أكل لحم الحيوان فلماذا إذن تقتل بعض الحيوانات الإنسان لنفس الغرض؟ أي من أجل أن تأكله؟ وفي الواقع سواء أكانت الضحية إنساناً أم حيواناً فإن ذلك أمر متعلق

De Abstientia, P.12.

<sup>(1)</sup> 

بموصوع الظلم والعدالة عند الفلاسعه والمفكرين" ومن هنا، فإن فورفوريوس يتجه إلى سرد عدد من الحالات التي قدم فيها الإنسان كأصحية لللالهة في العصور السابقة" ويدعم أقواله باقتباسات الشعراء الهزل الدين كان يهجون فكرة ترحيب الألهة والكائنات المقدسة ودلك بتقديم مثل هذه الهدايا لهم، ويدكر أن السوريين والعبريين والفينقيس بل والمصريين لنو كانوا يستطيعون مقاومة ملوك الموت الذين كانوا ينزلونهم عن مناصبهم التي كانوا يحتلونها في الدولة، فإنه ينبغي علينا أن نتوقف لحطة عند طبيعة القوانين والتعاليم الإلهية التي كان يشرعها هؤلاء الناس ليكون لهم القوة والجبروت في الدولة.

وفي الكتاب الثالث بضطلع فورفوريوس بالمسؤولية لكي يبين أن الحيوانات طالما أن لها إدراكاً وذاكرة، فإنها تشارك الإنسان في العقل، وبالتالي فإنها ليست بمنأى عن حيز العدالة، فالأصوات التي تنطق بها الحيوانات لها مدلول ومعنى تقهمه الحيوانات، وعلى ذلك فإن وسيلة التفاهم بين الحيوانات هي كلام من نوع خاص لا يفهمه إلا الحيوانات(٢)، حتى ولو أننا استعرضنا بعض القصص عن أناس قد قيل إنهم قد فهموا لغة الحيوان فإننا لا ننكر أن أصوات بعض الطيور والبهائم لا يمكن أن تكون غير مفهومة كلية. إن حيوانات غير ناطقة مثل الأسماك قد أصبحت تفهم لغة الإنسان ولا يحدث ذلك بالطبع إلا من خلال عقلية متميزة.

إن الحيسوان مثل الإنسان، ليس فقط، في ان الاثنين يتعسر ضان لنفس الأمراض ولكن أيضاً في أن كلا الاثنين عنده عاطفة الحب والميل الروحي كما أن بعض الحيوانات تبلغ درجة حواسها إلى درجات أعلى من الإنسان. إن خير دليل على ذكاء الحيوان هو ما يظهره من قوة، وما يخفيه من ضعف، وكذلك سعيه الدائب من أجل الحياة والبقاء، وان الذين يقولون بأن ذلك قد أوجدته الطبيعة في الحيوان يمكن الرد عليهم بالقول بأن الطبيعة هي أيضاً التي أوجدت ذكاء الحيوان يمكن الرد عليهم بالقول بأن الطبيعة هي أيضاً التي أوجدت ذكاء الحيوان أنه وحيث إننا نحن البشر نصل إلى الإدراك (العقل) لأنه من

De Abst., P.51. (1)

Ibid., P.56. (Y)

Ibid., III. 3. (\*)

Ibid., III. 10 (£)

طبيعتنا، فإن الحيوان يعرف الدكاء نتيجة تلقيه التعليم والتدريب على يد مو يتميز بالعقل والذكاء، وكما أن للبشر فضائل ورذائل، فإن للحيوان أيضاً فضائل ورذائل، فير أن رذائل الحيوان تقل عن رذائل الإنسان، كما أن فضائل الحيوانات وخاصة الأليفة لا تنكر، غير أنه من الصعب تتبعها.

ويؤكد فودفوريوس على قول كارنيادس بأن لكل مخلوق غاية يكون الغرض منها تحقيق فائدة لهذا المخلوق وليس لغيره. ولو تتعنا الطريقة المتقدم للرواقيين فإننا لا نستطيع الهروب من القول بأن البشر هم الذين خلقوا من أجل الحيوانات الأكثر شراسة والتي تفترس الإنسان، غير أن الحيوان يقتل بدانع الجوع، أما نحن البشر فإننا نقتل في الرياضة والمباريات بلا حياء (أ). وإذا ما عدنا إلى قضية العقل عند الحيوان، فإننا نجد أن فورفوريوس يقول بأن كل حيوان لا يعقل نجد أنه ليس له أي غاية على الإطلاق، كما أن قلة وجود الذكاء يختلف تماماً عن سوء استخدام العقل، فمثلاً كون أن الصقر قوي الإبصار وأنه أقوى منا إبصاراً، لا يعني أننا ليس عندنا ملكة الإبصار، وإذا كان الحيوان ليس عنده عقل قلماذا تصاب بعض الحيوانات بالجنون؟

يقول فورفوريوس متأثراً في ذلك بثيوفراستوس Théophrastus إن هناك صلة قرابة لبس فقط بين الإنسان والإنسان، ولكن بين الإنسان والحيوان، ففي أجساد وأرواح الاثنين نجد نفس المسادى، فكالاهما يتكون جسده من لحم، ودم وعظام، كما أن أرواح البشر تشبه أرواح الحيوان في ميلها ورغباتها بل وإدراكها رغم ما بينها من اختلاف طفيف، ولذا كما يقول فورفوريوس فإن عزوفنا عن أكل لحم الحيوان إنما هو نوع من العدالة حيث التشابه والتقارب بين هذه اللحوم ولحوم البشر ومن ثم نكون أقرب إلى إبعاد الأذى عن أصدقائنا". إننا حقاً لا نستطيع أن نحيا مثل الألهة دون حاجة إلى أشياء شتى، ولكننا من الممكن أن نسمو بأنفسنا إلى درجة الألهة من خلال تقليل احتياجاتنا.

أما في الكتاب الرابع والأخير، فيذكر فورفوريوس أن العزوف عن أكل لحم

De Abst., P.20. (1)
lbid., P.21. (2)

الحيوان لا يعد مبدءاً شاذاً عبد كل من فيشاغورس وانباذوقليس، لكننا مجد أن هناك أناساً آخرين قد التزموا بهذا التمنع مثل المصربين الذين قد عزف بعضهم عن أكبل لحم الحيوان، والبعض الأخر عن أكبل لحموم معينة. ويقسول وإن الفسلاسفة ينبغي عليهم أن يعيشوا مشبل حيساة السرهبسان وتلك هي الحيساة المقدسة، (۱)، وينكر فورفوريوس القول بالتناسخ أي أن تحل أرواح البشر بعد موتهم في أجساد الحيوان، كما أن القصص التي تروى عن تحول الإسساد إلى حيوان، فإن فورفوريوس يرى أنها قصص أسطورية رغم أن هناك شبهاً كبيراً بين أرواح الحيوان وأرواح البشر.

هذه خلاصة آراء فورفوريوس وأقواله كما تضمنها كتابه وفي الامتناع عن أكل لحم الحيوان، ويظهر منها تأثره الواضح بالفيثاغورية ـ لكن مع وجود فارق ـ وهو أن فيثاغورس كما يقال لم يمتنع عن أكل اللحم على الإطلاق، بل لحم الثور الذي يقوم بحرث الأرض والكبش. ويبدو أن تحريم ذبح الحيوان وأكل لحمه يتصل اتصالاً وثيقاً بعقيدة التناسخ، فقد يمكن أن توجد روح الإنسان في بدن الحيوان الذي يذبح، ولا يزال النباتيون فريفاً كبيراً في الهند حتى الأناس.

#### ب - الأخلاق:

اهتم فورفوريوس اهتماماً كبيراً بدراسة الأخلاق وأفرد لها مؤلفاً خاصاً يعد من أكثر بل ومن أهم أعماله الشخصية، وهو كتابه المعروف باسم Scntentia، وفيه يقسم الفضائل إلى أربعة أبواع أو أقسام رئيسية، وهو بهدا التقسيم إنما يضارع أستاذه أفلوطين الذي لم يوفق إلى مشل هذا التصنيف، وأول هذه الفضائل ما يسمى بالفضائل السياسية أو المدنية وهي التي تستهدف تحرير النفس من الارتباط بالبدن، كما أنها تقيم توازناً وتعادلاً في الجسم، ويتم تحقيقها عن طريق تقليل الانفعالات، وبالسلوك مع الفرد الآخر سلوكاً معتدلاً لا

De Abst., P.18. (1)

 <sup>(</sup>٢) انظر، أحمد فؤاد الأهواني، فجر الفلسفة اليوبانية قبل سفراط، الطبعة الأولى، دار إحياء الكتب العربية، ١٩٥٤، ص ٧٦.

صور ويه، أما فضائل الصعد الناني فهي الفصائل النظرية، ونلك معمل على تحرير العس أيضاً من الارتباط بالجسد كلية بحبث تتفرع للحير الحقيقي الذي تتصف به، وهذا النوع بعد أعلى مكانة ومرلة من الفضائل السياسية، ودلك لأن هدفها ليس اجتماعياً ولا علاقة فرد بغيره، بل ترمي إلى تطهير الفرد والأخد بيده وتخليصه من الانفعالات والعواطف، والنوع الثالث من الفضائل يشتمل على تلك الفضائل التي تتعلق بالتفكير وبالتعقل؛ ولا شبك أنها فضائل نموذجية في اتجاهها إلى العقل كي تتلقى منه الأوامر، ولا أثر للانفعالات في ذلك، أما النوع الرابع والأخير فهي الفضائل التطهرية وتشمل النوع الموجود في الغقل نفسه، وعن طريقها يتم الاتصال بالفضائل الناملية المتعلقة بالروح والمتعلقة بالذكرة والعقل، أنها فضائل مثالية كاملة في اتباعها العقل.

من هذا يتضح لنا أن فورفوريوس كان موفقاً كل التوفيق عن استاذه أفلوطين في طريقة عرضه وتصنيفه للفضائل وتمييزه بينها، فضلاً عن أن نظرته في تقدير المضيلة تجعل الفضائل المرتبطة بتهذيب الفرد أعلى قيمة من التي ترتبط بتنظيم علاقته بغيره، وهي نظرة إن دلّت على شيء، فإنها تدل على اتجاه صاحبها إلى العزلة والزهد لا سيما وانه كان محباً للزهد كما كان ينصح بعدم تناول لحم الحيوان وهذه كلها آراء وتعاليم ومبادىء قد تلقاها بمدرسة أفلوطين.

#### جـ ـ النفس:

يتضح موقف فورفوريوس من النفس من خلال كتبابه وعبودة النفس إلى أن بارئهاه" ويبدو فيه تباثره الواضح بتعباليم وآراء استاذه، فيأفلوطين ذهب إلى أن النفس تصدر عن العقل الذي يصدر هو الأخر نتيجة تأمله للواحد، فالنفس عنده تعتبر متوسطة بين العقل والهيولي. وقد بسط فورفوريوس هذه النظرية في كتابه، عير أنه اتجه بها اتجاها دينيا أميل إلى القول بالمتوسطات بين الله والعبالم، ومن بين هذه المتوسطات التي يجعلها فورفوريوس بين العقل والمبادة حامل النفس الذي يسميه الروح πνεύμα وهي لشبه بغلاف محبوك مادته من ألطف الأجسام وأكثرها رقة

وا ع الطرة المساعوجي، مرجع سابق، ص ص على ٣٥/٣٤

ويدهب فودفوريوس إلى أن الشياطي تتلبس بحوامل في عابة النشاط والحركة ولها القدرة على الظهور في هيئة أشباح تتعقبنا في الخيال، ويسرى ايصاً أن الإنسان إذا شغل نفسه بأمور الدبيا واتحه إلى الشهبوات والملذات، وقع في الكثرة واختلط عليه الأمر، وقلت بالتالي قدرته على النعقل، فإذا سارت الفس سيرة فاسدة في الحياة الدنيا ذهبت هي وحاملها بعد الموت إلى الجحيم حيث تلقى ضروباً من العقاب، ويتساءل فورفوريوس عن الطريق للخلاص؟ فيرى ان الطريق في يد النفس، ففي قواها سبيل نجاتها، إذ تلجأ إلى العقل، حيث تفتح الطريق في يد النفس، ففي قواها سبيل نجاتها، إذ تلجأ إلى العقل، حيث تفتح للا الفلسفة أبواب المعرفة التي تتبح للنفس العودة إلى بارئها.

هذه إذن خلاصة آراء فورفوريوس ـ ونستطيع أن نتبين منها أنه كان فيلسوفاً مؤرخاً شارحاً منديناً بديانة شعبية كما كان صوفياً شرقياً ولقد انعكس اثر ذلك كله على فلسفته برمتها: في حديثه عن النفس وكيفية علاجها أيضاً في تناوله لمسألة الفضيلة وكلامه عن الشر ومصدره وعدائه للمسيحية.

# : Numenius of Apamey البامي

#### ١ ـ حياته:

يعتبر نومينيوس الأبامي من أهل القرن الشاني للميلاد، واشهر الأفلاطونيين السوريين ويعد زعيم المذهب وان كان فيثاغوريا محدثا، وكان له مقام كبير عند الأفلاطونيين في القرن الثالث الميلادي "، كما كانت له صلات بالغنوصية والتعليم الهرمسي، وينتمي نومينيوس إلى أصل سامي تماماً كما ينتمي فورفوريوس، لكننا لا نكاد نعرف شيئاً مؤكداً عن ميلاده ووفاته ".

واهتم نومينيوس بالفكر الأفلاطوني، ومن ثم فقد ركز اهتمامه على فكرة

E. Brehier, The Hellenistic & Roman Age Tranlated by Wade Baskin, First (1). Phoenix Edit., 1965, P.203.

<sup>(</sup>٢) انظر، يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٨٥

Beutler, R «Numenius» in Pauly-Wissowa, Real Encyclopaedia, Supp. VII (\*\*) (1940), P.664.

الثنائية، وهو لذي دعا أفلاطون وموسى الأثيك، ووموسى يتكلم الإغريفية، كما كان مقرباً لليهودية، ومن المرجح أن يكون يهودياً، لكن ليس هذا شيئاً مؤكداً ولقد شغل نوميبوس نفسه بالبحث في أفكار وتعاليم الشرق القديم عند البراهب والبهود والمحوس والمصريس، رغم أن البعض يختلفون فيما بينهم اختلافاً كبراً، عما إذا كانت فلسفته قد تأثرت بالأفكار الشرقية أم أنها كانت يونانية بحتة (١).

#### ۲ ـ مذهبه:

أما من ناحية مذهبه الفلسفي، فليس للينا مصادر ومراجع مؤكدة تفي بالقدر بل وبالغرض الذي يكشف لنا عن خلاصة مذهبه، لكننا سنحاول قدر الإمكان أن نذكر شيئاً عن هذه الأراء في النقاط التالية:

أولاً: تتميز فلسفة نومينيوس بميزة خاصة وبارزة هي مذهبه في المديمورج الإنسلم بمبدأين متعارضين هما: الله والمادة، الموناد والأنينية، ولكن لما كانت الفيثاغورية قد التزمت بالواحدية، فإن نومينيوس قد طور هذه الفكوة أي فكرة الثنائية التي يبدو أنه قد أخلها عن الفيثاغورية فالله عنده هو الموناد الخالق، وإن المادة هي الشر، ولما كان الأمر على هذا النحو، فإن الله المتعالى لا يرتبط بها بوجه من الوجوه، أو بحال من الأحوال ومن ثم كانت الحاجة لإله آخر، إنه الصانع ذو الطبيعة الثنائية. وبذلك يعتبر نومينيوس حلقة هامة في سلسلة الحياة العقلية لأنه يربط بين فلسفتي فيشاغورس وأفلاطون من جهة، والأفلاطونية الجديدة التي لم تكن قد وجدت بعد من جهة أخرى.

ثانياً: يرى نومينيوس أن هناك نوعين من النفوس في العالم، نفوس خيرة وأخرى شريرة كما أنه توجد في الإنسان نفسان أحدهما عاقلة والأخرى غير عاقلة (١) وإن الوجود ينقسم إلى مملكتين: أحدهما مملكة العناية وتشمل الأرواح

Wilson, MCI. R., Numenius of Apamea, in the Encyclop. of Philos. Vol.5, New (1) York, 1972, P.530.

<sup>(</sup>٢) محمد غلاب، الفلسفة الإغريقية، جـ ٢، ص ص ٢٨٨ / ٢٨٨

Wilson, Op. Cit., P.530 (7)

Vogel, C.J. de, Greek Philosophy, Leiden (1959), Vol.III, PP. 241 ff

العاقلة، والأخرى مملكة المادة ويسددها الحسرية ستأثير الكواكب، فليس الشر والنقص من الله، وعلم الله قاصر على الأحداث الضرورية. وهنا نلمس سأثره بعلم التنجيم والانثربولوجيا، وتلك العناصر إن دلّت على شيء فإنها تدل على محاولة إقامة علم التنجيم على أسس عقلية (١).

ثالثاً: إن أهم ما يسترعي الانتباه في فلسفة نومينيوس" فكرة الهيرارشية الدينية ذات الترتيب الهرمي الذي بجد على رأسه والإله الأول، أو العقبل الأول (الخيس αυδιαδαρχη على اعتبار أنه مبدأ البوجود αυδιαδαρχη وأنه بمشابة الملك βαδίλεῦς لأنه مصدر الفكر الخالص ۷οῦς، ثم يليه في الترتيب الهرمي نزولاً إلى أسفل والصانع الإلهي، أو والديمورج، Demiurge ثم يأتي بعد ذلك والإله الثالث، وهو العالم Τοποιημα.

ويتشابه هذا التسلسل الهرمي للآلهة عند نومينيوس مع تسلسل الكائنات او المعوجودات لدى أفلوطين، وإن لم يكن هناك اتفاق بينهما في التفاصيل فضلاً عن أن أفلوطين قد رفض فكرة الثنائية بالإضافة إلى الأفكار الغنوصية.

رابعاً: نلمس في فلسفة نومينيوس مسحة صوفية إشراقية، وهذا ليس غريباً لأن التصوف سمة غالبة على تفكير فلاسفة مدرسة الاسكندرية بصفة عامة، فيصور نومينيوس المتأمل أو المتصوف بالشخص الذي يراقب من مكان مرتفع فيكشف كل ما هو حوله، وإن خير الطرق للوصول إلى الله هو الإنسحاب إلى الداخل بعيداً عن المدركات الحسية لكي ندخل في وحدة مع الخير (الله) وهنا يشعر الإنسان بنوع من الرهبة الإلهية والخشوع الإلهي والتي يعجز الإنسان عن تصويرها أو حتى مجرد الحديث عنها \_ حيث توجد أرض الخير ومأمنه حيث الروعة والبهاء ص

ويلاحظ أن أفلوطين قد استعار هذه الأفكار من نومينيوس لأنه فهمها على

<sup>(</sup>۱) یوسف کرم، مرجم سابق، صوص ۲۸٦/۲۸۵

thumely. J., Man & The Divine World, in Pagan & Christian in the Age of (Y) aty By E.R. Dodds, New York. (1970) PP.93/94

إنها وصف للاتحاد الصوفي، وبحن نعلم أن يومينوس قد قال بالتنبابه الكبير بن النفس وأصله لألمي، وإن كل نفس تحوي في دائها العالم المعقول بما فيه من آلهة وشياطين وكذلك الحبر. وأراء تومينوس ذائها تمثل الأسس النظرية لمذهب أفلوطين الصوفي، وبناء عليه فإدا كان أفلوطين قد أحمد النظرية من يومينيوس، فليس بمستغرب أو بمستبعد، بل ومن المعقول أن يكون قد تعلم منه الممارسة أيضاً.

### إبعا \_ يامبلينوس Jamblichus:

### ١ \_ حياته وأعماله:

يعتبر يامبليخوس ممثلاً للأفلاطونية الجديدة في القرن الرابع الميلادي وبخاصة فرعها السوري، ولد بمدنية خلقيس Chalcis بسوريا حوالى ٢٨٠ وعمل مدرساً بهالا به وعمل مدرساً بهالا بهالا وعمل مدرساً بهالا بهالا وعمل مدرساً بهالا الشعور بالظلم، ومن ثم سادت تعاليمه في عهد الأباطرة الحياة مستبدة ازداد فيها الشعور بالظلم، ومن ثم سادت تعاليمه في عهد الأباطرة دقلديانوس (٢٠٥/٢٨٤) وقسطنطين (٢٠٣٧/٣٠م) التجه في مظلم حياته إلى اثينا وهناك تتلمذ لقورفوريوس وتلقى عليه دروساً في الفلسفة ثم عاد بعد ذلك إلى آسيا واستغر في بلدته واخذ يلقن الشباب دروساً في وما بعد الطبيعة حتى ذاع صيته وارتفعت منزلته بين معاصريه لا في العلم وحده بل في مجالات شتى في الأخلاق والتنسك والرياضيات وغيرها الله وقد نسبت إليه قوى خارقة للطبيعة، فقد قبل إنه كان يرتفع في الهواء أثناء عبادته، وتتحول صورته، وقد ساله اتباعه عما إذا كان ذلك حقاً، أنكر يامبليخوس ما قد نسب إليه، فضحك قائلاً: وإن هذه الحكاية رغم انها قد صيغت باتقان، إلا أنها ليست حقيقية بالمرة أي لا ظل لها من الحقيقة ه. وإذا كان يامبليخوس قد تتلمذ لفورفوريوس ومن ثم فقد خلقه في قيادة المدرسة الأفلاطونية الجديدة، إلا أن هناك فارقاً كبيراً بين فقد خلقه في قيادة المدرسة الأفلاطونية الجديدة، إلا أن هناك فارقاً كبيراً بين الجمال وقبه ناحية الاسلوب، فاسلوب يامبليخوس لم يرق إلى مستوى الجمال المحالة والمدرسة الأفلاطونية الجديدة، ولا أن هناك فارقاً كبيراً بين

T. Whittaker, Op. Cit., P.J21.

<sup>(1)</sup> 

Piganiol, L'Empereur Constantin, (1932), P.159.

**<sup>(</sup>**Y)

<sup>(</sup>۲) محمد غلاب، مرجع سابق، ص ۲۲۸.

والسلاسة التي تميز بها أسلوب فورفوريوس، ورغم ذلك كنان أسلوبه خلوا من التعقيدات والأخطاء اللغوية، ويعتبر يامبلبخوس من المفكرين الذبن قدرهم عصرهم بدرجة أكبر مما قدرتهم العصور اللاحقة، ولقد ذاع صيته وبلغت شهرته أوجهاً في عصر جوليان الذي وضعه في مكان أفلاطون (١٠).

كان يامبليخوس فيلسوفاً أكثر منه معلماً لأسرار الدين، ولقد افترح طريقة لشرح المحاورات والكتابات الأفلاطونية تتلخص في دراسة عشر محاورات لأفلاطون ابتداءً من محاورة القبيادس الأولى التي تتناول معرفة الإنسان نفسه ثم محاورة جورجياس التي تهتم بالفضائل السياسية وأحيراً محاورة بارمنيدس والتي يدرك فيها الإنسان المبدأ الأول أو الاسمى. وينصح يامبليخوس بدراسة هذه المحاورات دراسة جيدة ومستوعبة لأنها تعتبر مرشداً كبيراً وهادياً عظيماً للحياة الروحية والمبادىء والمثل العليا التي ارتآها أفلاطون من قبل".

أما عن مؤلفاته، فلقد كتب يامبليخوس شروحاً على افلاطون واخرى على ارسطو ووضع كتباً فلسفية ورياضية ودينية نذكر منها كتاب (الإلهيات الخلقية الكاملة) و(رسالة في الحض على الفلسفة) واكتاب العلم الزياضي بالإجمال) و(المدخل لكتاب نيقوماخوس في الحساب) وكتاب جملة آراء فيثاغورس وكان كتاباً ضخماً لم يبق منه سوى رسالة عنوانها الهيات الحساب وكتاب أسرار المصريين أي (معتقداتهم المدينية). ويتضم من هذه الأسماء أن يامبليخوس كان يمزج المدين والفلسفة والرياضة وقد كان هذا المزج مألوفاً في عصره (1)

أدخل يامبليخوس تعديلات جوهرية على مذهب أفلوطين أكثر مما معله . فورفوريوس ولقد اعتمدت المدرسة الاثينية على هذا التعديل عند دراستها للمذهب الأفلاطوني الجديد بصفة عامة ومذهب أفلوطين بصفة خاصة. ولقد

Whittaker, Op. Cit., PP. 121-122. (1)

Proclus. Commentary on the First Alcibiades, ed. V., Cousin (1864), : (7) P.297, 11-20.

<sup>(</sup>۳) یوسف کرم، مرجع سابق، ص ۲۹۸.وانظر،

دكر القفطي عنه وانه فيلسوف رومي معروف في وقشه تعرض لشرح بعص أرسطه اللبس، وغلت كتبه المصنفة في شيء من دلك إلى السرينانية وحرج بعضها إلى العربية والله وتسوفي يناميليجوس حوالي ٣٣٠م وذلك أثنياء حكم الامبراطور قسطيطين الله

### ٢ - آراؤه الفلسفية:

ناقش بامبليخوس كثيراً من الأراء الفلسفية التي تعتبر اتجاهاً جمديداً في الأفلاطونية الجديدة ظل سائداً منذ عهده حتى نهايتها، ويمكننا عرض هذه الأراء وتحليلها في المواقف التالية:

# أ ـ العالم أو الوجود:

لقد شغلت مشكفة الوجود ولا تزال تشغل بال كل مفكر ولا شك أنها من أصعب المشاكل العلمية والفلسفية الأمر الذي جعلها بمثابة لغز حير أكبر العقول في التاريخ، ولما كانت سظرية الفيض أو الصدور من أهم النظريات المفسرة لكيفية صدور الكثرة عن الوحدة أو الموجودات المتكثرة عن الواحد الأحد، لذا فإننا سنعرض لها بإيجاز لنتبين موقف يامبليخوس منها وذلك من خلال التعديل الذي أدخله عليها واعتمدت عليه المدرسة الاثينية عند دراستها للمذهب الأفلاطوني الجديد صفة عامة، ومذهب أفلوطين بصفة خاصة.

وملخص نظرية الصدور عند افلوطين هـو ان الواحـد أو الله عندمـا يشاهـد ذاتـه ينتج عن هـذا انبثاق شبيـه لـه، هـو الأقنـوم الثـاني أو المبـدأ الثـاني وهـو العقل".

لكنه أقل كمالاً منه، وهذا العقل حينما يتعقل الواحد ويتأمله ينتج عن هذا التأمل مولود أقبل منه في درجة الكمال والنضج هو النفس الكلية ψυχη، وبذلك تحوي الصور الطبيعية، وعنها تصدر النفوس الجزئية والهيولي ὑλη، وبذلك

Enn., V, 3, 12. (\*)

<sup>(</sup>١) القفطي، أخار العلماء بأخبار الحكماء، ص ٤٤

Whittaker, Op. Cit., P.121. (Y)

تشرتب هذه الكيانات الأفلوطينية وتنخذ شكلًا هرمباً في قمته الواحد أو الله ، باعتباره مبدأ الأشياء جميعاً، ثم العقل الكلي باعتباره صورة" للواحد ثم النفس باعتبارها صورة ولوغوس للعقل".

ولقد ذهب افلوطين إلى أن فعل الصدور يعتبر فعلاً ضرورياً وواجباً وأن كل حلقة في السلسلة إنما تصدر بالضرورة عن الحلقة السابقة وأن هذه الفيوضات تعد مظهراً للعدل الإلهي من جهة، ومظهراً لوحدة الذات الإلهية من جهة أخرى، أما يامبليخوس فقد أدخل تعديلاً جوهرياً على نظرية الفيض الأفلوطينية، ذلك أنه قد وضع نظاماً معقولاً أكثر فيه من عدد الوسائط التي توجد بين كل موجود وما يشارك فيه من موجودات أخرى أ، ورأى أن تسمية أفلوطين الواحد الخبر بالذات فيها تعيين وتحديد له فوضع فوقه واحداً غير معين أصلاً ووضع بعده العالم المعقول ويشمل العقل أو الدوس ٢٠٥٤ والصائع أو الديمورج بلاثة أقسام، فهناك نفس مفارقة للعالم ونفسان أخريان صدرتا عنها، أما العالم فيجزي نظامه بواسطة ثلاثة طوائف من الألهة والقوى هي الملائكة والجن فيجزي نظامه بواسطة ثلاثة طوائف من الألهة والقوى هي الملائكة والجن

فكأن البناء الكوني لدى أفلوطين يتكون من ثلاثة مبادىء هي الواحد والعقل والنفس، أما يامبليخوس فيكثر من عدد الوسائط وبخاصة الوسائط المادية المحسوسة بين الخالق والمخلوقات ويرى أن الإنسان لا يمكنه الاستعناء عنها ما دام مرتبطاً بالجسد، أما الاتحاد<sup>(٥)</sup> بالمصدر أو المنبع الرئيسي إنما يكون عن

Enn., V, 1, 7 & V. 4, 2. (1)

Enn., V, 8, 12 & V, I, 7. (Y)

ولمزيد من الإيضاح عن نظرية الصدور أي أفلوطين بمكن الرجوع لـ:

<sup>(</sup>a) Maurice de Gandillac, La Sagesse de Plotin, (Paris 1966), PP.74-75.

<sup>(</sup>b) J. Trouillard. La Procession Plotinienne, (Paris 1955), P.47.

Whittaker, Op. Cit. P.123.

<sup>(</sup>٤) أميرة حلمي مطر، موجع سابق، ص ٣١٤وانظر، يوسف كرم، مرجع سابق، ص ص ٢٩٨/٢٩٨.

F. Copleston, S.J., A History of Philos. Vol.I, Greece & Rome, PP. 219/20.

<sup>=</sup> S. Radhakrishnan, Eastern Religions & Western Tought, 2nd Edit., (London (\*)

طريق الممارسة السحرية كالتعاويذ لا عن طريق المجهود المقلي، ولعل هذه الفكرة قد اقتعت الكنيسة المسيحية تماماً.

ويرى الدكتور أبو ريان أن يامبليخوس قد تأثر في مذهبه تأثراً واضحاً بنحلة القبالة اليهودية ولا سيما فيما ذهب إليه من ثلاثيات وجودية مرتبطة يعضها فوق البعض الأخر في سلم الفيض ابتداءً من الواحد، وهذا هو الترتيب الذي استعاض به ياعبليخوس عن أقانيم أفلوطين الثلاثة، وهذه الثلاثيات ليست مجود إضافة لهذه الأقانيم، بل لقد حلت محلها تماماً، إذ بينما نجد في الأقانيم اتجاها إلى التكثر أو التثنت من الواحد إلى العقل ثم النفس، نلمس في ثلاثيات يامبليخوس وحدة ثلاثية تصدر في غير انقسام (١٠).

ولعل يامبليخوس في إكثاره لمراتب الوجود وحدودها ما يدل دلالة قاطعة على تأثره بآلهة الشرق القديم ومحاولته الجمع بينها وبين آلهة اليونان وتأويلها تأويلا رمزياً ويتغق يامبليخوس مع أفلوطين في أن الفيض أو الصدور يحدث بالضرورة فالموجودات تصدر عن الواحد بمقتضى فكرة الضرورة المنطقية سواء أرادت أم لم ترده كما أشار يامبليخوس إلى فكرة الصعود والهبوط أي صعود النفس من العالم المحسوس إلى العالم المعقول وهبوطها مرة ثانية إلى عالم المادة من وترتبط النفس بالعالم ولا توجد أي نفس بعيدة عن الخطأ فإذا اخطأت الإرادة فكيف تكون النفس بمناى عن هذا الخطأ؟

ولقد قال يامبليخوس مثل أتباع المدرسة جميعاً بقدم العالم ويدافع عنه في مواجهة فكرة الخلق (1).

#### ب \_ آراؤه الأخلاقية:

أشار ياميليخوس في كتابه المسمى (دفاع عن الفلسفة) وهو بمثابة مقتطفات

<sup>1940)</sup> P.216.

<sup>(</sup>١) محمد على أبوريال، مرجع سابق، ص ص ص ٢٤١/٣٤٠

<sup>(</sup>۲) یوسف کرم، مرجع سابق، ص ۲۹۹

Whittaker, Op. Cit. P 123 (7)

Proclus in Timacus (34) D (1)

 <sup>(</sup>۵) محمد على أو ريال، مرحم سابق، ص ٣٤٠

من أفلاطون وأرسطو والفيثاغورية الجديدة إلى أهمية المعرفة النظرية والحكمة العملية فالحياة العملية لا تستقيم دون فلسفة ولا يمكن تعديلها وتهذيبها، وإذا كان هناك من الحيوانات ما يشاركنا بعض أنواع الذكاء، إلا أن ذلك لا يعنى أنها تشاركنا حياة الحكمة النظرية، ومن ثم فإن الفلسفة هي وحدها المرشد وأن المعرفة الفلسفية هي أقرب أتواع المعارف لأنها ممكنة من ناحية، كما أنها سهلة المنال من ناحية أخرى فضلاً عن كونها تتعلق بالمبادىء الأولية التي يكتسبها الإنسان من الطبيعة من ناحية ثالثة(١).

إن حياة الفلسفة النظرية هي أفضل وأسعد حياة يستطيع الإنسان أن يمحياها ولا يقتدر عليها إلا القليل من الرجال، أما بالنسبة لسائر الناس فهناك طريقة للحياة تلى تلك في فضلها، وهي طريقة الفضيلة الخلقية والحكمة العملية.

ولقد ناقش يامبليخوس آراء أرسطو في الغائية التي مؤداها أن الطبيعة تعمل دائماً لغاية وإن جميع العلل الأخرى فيها موجه إلى تحقيق غايات، فالغائية عند أرسطو متحققة في جُميع صور الحياة المختلفة من أدناها إلى أعلاها ففي الحياة النباتية ينتج النبات أوراقاً لكي تمد الثمار بظل يحميها، كما أن الطائر يبنى عشه بالطبيعة ولغاية وكذلك يفعل العنكبوت في نسيجه والنبات فيما يختص باوراقه لغرض الحماية وفي جذوره التي يرسلها إلى باطن الأرض للحصول على الغذاء، وإذا كان الأمر على هذا النحو، فإنه من الواضح أن هذا النوع من العلة إنما يكون في الأشياء التي تحدث في الطبيعة. ويخلص إرسطو من مناقشته لمفهوم الغائية إلى أن الطبيعة علة وأنها تفعل من أجل غاية ومن ثم فإن أرسطو يقيم الضرورة الغائية مكان الضرورة الميكانيكية سواء بالنسبة للإنسان أو لغير الإنسان (١) فالإنسان له غاية بطبيعته وان آخر ما تهدف إليه هذه الغاية هي تحقيق الكمال

ويرى يامبليخوس أن الحكمة النظرية هي أسمى فضيلة يستطيع الإنسان أن يحوزها وذلك لأنها تتعلق بأسمى الموضوعات وأجلها وهي الفضيلة التي تمثل

Protrepticus, C. 2.

<sup>(</sup>١) راجم: (٢) راجع محمد أبوريان، مرجع سابق، ص ص ٨٦/٨٥.

الجانب الإلهي في نفس الإنسان، وهذه الحياة النظرية هي اسعد وانضل حياة ولا تكول إلا للصعوة الخاصة من البشر وهم الفلاسفة، والحكمة النظرية هي الغايه النهائية التي يحول الإنسان الوصول إليها(۱)، وتحتلف لذة الاستمتاع بالحياة البطرية عن مضاهر السرور العابرة التي يكتسبها الإنسان خلال حياته كما أنها لا تنبئق من نشاطاته في الحياة.

ويذهب يامبليخوس إلى اعتبار أن النفلسف هو نوع من الموت تنفصل فيه النفس عن الجسد لتحيا حياة خاصة بها أن وتلك فكرة أفلاطونية بحتة ، فلقد أشار أملاطون في محاورة فيدون والتي يجري الحديث فيها على لسان سقراط \_ إلى أن الفيلسوف الحق لا بهاب الموت وإنما يرحب به ، وما الموت إلا انفصال النفس عن الجسد أو خلاص النفس من البدن ، وبعبارة أخرى هو تحقيق استقلال النفس وغاية الفيلسوف في هذه الحياة هي أن يحقق للنفس هذا الاستقلال أللسة وغاية الفيلسوف في هذه الحياة هي أن يحقق للنفس هذا الاستقلال أللسة

ويرى يامبليخوس أن النفس لا يمكنها إدراك الحقيقة الخالصة إلا إذا كانت هذه الحقيقة حرة، كما لا يمكنها أن تتحد بالله إلا بالتطهير καθαρδίς وتطهير النفس إنما يكون بإبعادها عن كل ما يربطها بالجسد وعلائقه الأرضية(1). وهن نلمس مدى تأثر يامبليخوس بالفكر الأفلاطوني القديم، وأكثر من ذلك فلقد أشاد بمحاورة ثياتيتوس Theatetus لأفلاطون والتي توضح مثالاً ونموذجاً لشخصية الفيلسوف كما ينبغي أن تكون عليه في تصور أفلاطون، ذلك الوصف الذي نلتقي به في الباب السادس من محاورة الجمهورية وهي الطبيعة الفلسفية التي تحقق الاتزان بين الذكاء المتقد والفطرة المتأنية وهي نموذج يقدمه أفلاطون لشباب الأكاديمية (1)، وبالإضافة إلى ذلك يرى يامبليخوس أن وظيفة الفلسفة هي تطهير النفس وخلاصها مما علق بها منذ الميلاد، ومن ثم فالفلسفة عنده هي أقدر العلوم على إدراك حقيقة الأشياء وكنهها وبذلك تنفوق على العلوم الأخرى الأمر الذي على إدراك حقيقة الأشياء وكنهها وبذلك تنفوق على العلوم الأخرى الأمر الذي

Ibid. (1)

Protr. 16, P.83. (\*)

Plato, Phaedo, 61-66.

Protr., 16, P.83.

 <sup>(</sup>٥) راجع، ثياتيتوس أو عن العلم ترجمة أميرة حلمي مطر، الهيئة المصوية العامة للكتاب، ١٩٧٣،
 صـ ٧

يدفعنا إلى أن نبذل قصارى جهدنا من أجل تعلمها، ذلك أن الإنسان بتعلمه الفلسفة يصبح قادراً على التوجيه والإرشاد (١)

وأخيراً يعرض يامبليخوس لفكرة العدالة حيث يقول إنه بالعدالة يستطيع الإنسان أن يبرأ من كل الأمراض والجروح الحسية وغير الحسية ذلك أن العدالة هي طاقة للعطاء، ويصدر الشر أصلاً من عدم وجود القوانين التي تحمي العدالة، ومن ثم فإن الاعتقاد بأن الطاغية لا يكون إلا في حالة غياب القانون لهو قول صائب. ولما كان غياب القانون هو سبب وجود الشرور والأثام في العالم، فإن وجود النظام هو سبب الخير والسعادة على وجه الأرض".

ولقد ناقش يامبليخوس مفهوم العدالة بين الإنسان والحيوان، وتلك القضية قد أثارها من قبل فورفوريوس، فالحيوان له قسط من العقل ومن ثم كان له قسط من الحقوق فهو لا يوجد لخدمة الإنسان فحسب.

#### جـ ـ تعاليمه الدينية:

يذكر يامبليخوس في نهاية كتابه المسمى ودفاع عن الفلسفة اسعة وثلاثين رمزاً من رموز فيثاغورس، والمبادىء التي تعتبر دلائل عن الحقائق الفلسفية، ويقوم بشرحها والتعليق عليها، ففي تفسيره للمبادىء الخاصة بالدين واللاهوت نجده يحاول تبرئة مبادىء الدين من السذاجة وسرعة التصديق ويؤكد بأن الشيء الجدير بالتصديق هو الشيء العيني أو العياني وليس الشيء الخفي ألى واحد هذه المبادىء يقول: ولا تصدق كل ما يدهشك من أعاجيب عن الآلهة ولا عن كلامهم عبر أن يامبليخوس يرى أن ضعف ملكات الإنسان تمنعه من إسقاط حكماً صائباً على الأشياء، وإن الآراء الإلهية هي أكثر قرباً من الصواب وهنا نلمس مدى تأثره بفلسفة فيثاغورس. ويقول المبدأ الفيثاغوري وتعلم المعرفة الرياضية تكن عندك بفلسفة فيثاغورس. ويقول المبدأ الفيثاغوري وتعلم المعرفة الرياضية تكن عندك القدرة على فهم طبيعة الأشياء الظاهرة، ومن هنا لم يكن هناك مكاناً لعدم التصديق، ويقور يامبليخوس أن الحقيقة الكلية خفية ومن الصعب البحث عنها التصديق، ويقور يامبليخوس أن الحقيقة الكلية خفية ومن الصعب البحث عنها

Protr., 16, P.83.

Ibid., 21, P.123.

Ibid. (7)

واكن الطريق الفلسمي هو وحده الموصل إليها، ومن المبادى، ذات الطابع الديبي أبضاً المبدأ تقائل ولا تحفر صورة إله على خاتم، ويعني عدم تصور الله كشي، مادي حسي ، وال الطريق الصحيح لمعرفة الخقائق الإلهية هي العلوم الرياضية، وبرى أخيراً أن العلسفة هي وحدها العلم الذي يبادي بالمساواة والمحبة والطاع والإلهة بين البشر فضلاً عن أنها تغرس في الإسان عنصر الحب المتبادل

هده هي آراء يامبليخوس وتعاليمه الدينية بتبيين منها إيمانه بتراث الشرى وأساطيره، فضلاً عن أنها كانت تعبيراً عن تيارات العلوم الخفية التي سيطرت تمام على أخريات العصر الهللينستي ومن ثم فقد دافع يامبليخوس عن التنبؤ والتعاويد والطلسمات وعبادة الأوثان وآمن بالمعجزات والخوارق وبالخواص السحريه للأعداد ". ولقد اتسمت فلسفته بالطابع الروحي التنسكي الفيثاغوري من جهة، والنزعة العقلية الرواقية من جهة أخرى فضلاً عن تأثرها بالفكر اليهودي لدى فيلول السكندري من جهة ثالثة، كما كان متصوفاً بؤمن بالمعجزات والكرامات، والد انعكس اثر ذلك كله على تفكيره وشخصيته.

# خامسا ـ اتباع يامبلينوس « مدرسة برجامة » Followers of ...

انتشرت آراء يامبليخوس وتعاليمه عقب وفاته مباشرة في سائر أنحاء الامبراطورية الرومانية ووجدت طريقها لدى كثير من تلامذته وأتباعه ومريديه سواء أكانوا من المدرسة السورية أم من مدرسة برجامة. ويلاحظ أن النشاط الأدبي والفكري للمدرسة قد توقف عقب وفاة يامبليخوس وحتى نهاية القرن الرابع الميلادي وانحصر اهتمام معظم الفلاسفة على مجرد العرض الشفوي.

#### ١ ـ اتباع يامبليخوس في المدرسة السورية:

من أهم أنصار المدرسة السورية نذكر سوباتر" Sopater الذي استطاع أن

Protr., 21, P.123.

<sup>(</sup>٢) انظر، محمد على أبو ريان، مرجع سابق، ص ص ٤٢/٣٤.

Whittaker, Op. Cit., P.131.

يعظى بمكانة مرموقة في البلاط الحاكم، ولكن أعداءه تحالفوا عليه وأوقعوا بينه وبين الامبراطور المسيحي الذي حكم عليه بالإعدام بتهمة السحر والشعوذة وذلك كما يذكر عنه يونابيوس أما أيديوسيوس" Acdesius فكان مقرباً ليامبليخوس وخلفه على زعامة المدرسة، ولكنه تميز عن أستاذه بعدم ممارسة السحر والشعوذة.

ويعتبر ديكسببوس Dexippus من أتباع يامبليخوس، وقد كتب عملاً في شكل حوار شرح وناقش فيه مقولات أرسطو. ومن أشهر تلامذة يامبليخوس في المدرسة السورية أيضاً تبودورس الاسيني Theodorus of Asina وكانت كتاباته على شكل تعليقات، وقد شرح الترتيب الوجودي الثلاثي عند أبرقلس ويامبليخوس والذي يقابل على المستوى الأعلى: الوجود والفكر والحياة أو بعبارة أخرى العالم العقلي وعالم العقول والصانع الأفلاطوني أ، وكان برقلس يثنى عليه دائماً، ونادى تيودورس بأن النفس العليا خالية من العاطفة والانفعال لأنها بعيدة عن الجسم ومكاتها في السماء متابعاً بذلك أفلوطين، كما دافع عن رأي أفلاطون فيما يتعلق بالمساواة بين الأجناس أ.

#### ٢ ـ مدرسة برجامة:

أنشأ أتباع يامبليخوس فرعاً للمدرسة السورية بعد امتداداً لتعاليمها في برجامه أسسه أيديسيوس الكابادوسي Adesius of Cappadocia وتضم المدرسة عدد من الشخصيات امثال كريسانتيوس Chrysantius أحد أتباع المذهب الأفلاطوني الجديد، وكان تلميذاً لأيديوسيوس، واستعان به الامبراطور جوليان لأحياء الهليني في الدولة، ولكن هذه المحاولة قد باءت بالفشل، ولقد كرس حياته لممارس السحر والشعوذة، وماكسيموس Maximus كان زميلًا لكريسانتيوس وتلميذ

<sup>&#</sup>x27;eller, Outlines of the History of Greek Philos., Thirteenth Edit., New York, (1) .305.

oid. -(\*)

<sup>(</sup>٣) محمد على أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣٤٢.

Whittaker, Op. Cit., P.134.

<sup>(</sup>٥) انظر، محمد على أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣٤٢.

الا) راجع: Vhittaker, Op. Cit., PP. 133/134.

لأيديوسيوس اهتم أيضاً ممارسة السحر والشعودة والطلسمات، أما جوليان الشعوذة، وعندما فقد كان معجباً معلمي الفلسفة في عصره، وكان مهتماً أيضاً بالشعوذة، وعندما أصبح امبراطوراً دعا ماكسيموس وكريسانتيوس إلى البلاط الملكي، وايزوبيوس الحدوم المنطقية، وكان من بين Eusepius فقد احتقر السحر والشعوذة واهتم بالدراسات المنطقية، وكان من بين تلامذة مدرسة برجامة بريسكوس Priscus وعرف بضلاعته في الفكر الفلسفي، ولقد توفى في الفترة الحاسمة من الحروب الدائرة بين القوطيين واليونان، كما كان الخطيب ليبونيوس العاسمة من الحروب الدائرة بين القوطيين واكثر المعجبين الخطيب ليبونيوس وبالمدرسة الكلبية وقد هاجم المسيحية بعنف وله كتاب دضد المسيحيين، وينتمي إلى مدرسة برجامة أيضاً يونابيوس السارديسي sardes وكان مهتماً بوضع تاريخ للفلاسفة.

### سادسا ـ الفرع الأثيني:

#### ١ ـ رواده الأولون:

سبقت الإشارة إلى أن المدرسة السورية بزعامة يامبليخوس وأتباعه في مدرسة برجامة، قد وجهت اهتمامها إلى السحر والشعوذة والتنجيم، أما مدرسة اثينا التي تزعمها ابروقلس فقد حافظت على الطابع اليوناني وتأثرت بالتيارات المشائية أن فكان من نتائج هذا التأثر أن أصبحت أكثر تنظيماً وأدق تعبيراً حتى أن الصورة العليا لهذه الفلسفة إنما نجدها عند أبروقلس وذلك لأن أفلوطين لم يترك لنا في الغالب مذهباً فلسفياً متكاملاً وإنما ترك لنا آراء حول موضوعات مختلفة لم ترتبط بعد ارتباطاً عضوياً، كما كان لهذا التأثر بالتيارات الأرسطية أثره الواضح في نمو الروح العلمية وبذلك انتفت نزعة السحر والشعوذة وما صاحبها من خرافات وأساطير والتي كانت مسيطرة على اتجاهات المدرسة السورية.

وأول شخصية تقابلنا في مدرسة اثينا هو ثامسطيوس (٣٨٨/٣١٧) وكان من

Zeller, Op. Cit., P.306.

<sup>(</sup>۱) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣٤٣ وانظر،

 <sup>(</sup>٢) عبدالرحمن بدري، خريف الفكر اليوناني، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) محمد علي أبوريان، مرجع سابق، ص ٣٤٣

شراح أرسطو في النصف الثاني من القرق الرابع ، عكف على شرح كت أرسطو كالتحليلات الثانية، والسماع الطبعي والنفس السماء ومقالة اللام ، ولقد ذكره ابن النديم ، بقوله إنه كان كانبا ليوباس المرند إلى مدهب الفلاسعة عن النصرانية، وله من الكتب: كتاب إلى ليوليانس في التدبير، كتاب النفس ورسالة إلى ليوليانس الملك. وله رأي في مسألة العقل يختلف عن وجهة نظر الاسكندر الافروديسي، فالعقل الفعال عند الاسكندر أزلي أبدي، أما العقل الهيولاني أو المادي فهو كالاله يفسد بفساد الجسم، أما نامسطيوس فعلى العكس من ذلك، يرى أن العقل المنفعل أو الهيولاني شأنه شأن العقل الفعال مفارق وأنه دائم وواحد بالإضافة إلى بني الإنسان جميعاً ، وبعبارة أخرى، يرى نامسطيوس أن العقل الفعال منا أو هو أنفسنا ، ولقد تأثر بهذا الرأي الفيلسوف الاندلسي ابن رشد ، .

ولقد شغل بلوتارك بن نسطوريوس مكان أفلاطون في رئاسة الأكاديمية وذلك أوائل القون الخامس الميلادي (٢). كان بلوتارك أثيني المولد وممثلاً للأفلاطونية المجديدة في أثينا، وعرف بممارسة السحر والشعوذة والعلوم الخفية، وقد عرفه العرب وكانوا يسمونه فلوطرخس (١)، ويذكر القفطي أنه كان فيلسوفاً مذكوراً في عصره وله تصانيف مذكورة بين فرق الحكماء منها: كتاب الأراء الطبيعية ويحتوي على آراء الفلاسفة في الأمور الطبيعية خمس مقالات، وكتاب الغضب، وكتاب الرياضة مقاله ونقله قسطا بن لوقا البعلبكي وكتاب في النفس (١) وقد عمل على إحياء الحركة العلمية والفلسفية والتي استمرت حتى المرسوم الذي أصدره

Zeller, Op. Cit., P.306.

(1)

Whittaker, Op. Cit., P.155.

 <sup>(</sup>۲) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ۳۰۲.
 (۲) ابن النديم، الفهرست، ص ۳٥٥.

را) ابن التقايم، الفهرست، عن ١٠٥٠. وانظر، القفطي، أخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٣٠٣.

Duhem, Le Système du Monde, Toni. Iv. (Paris 1931), PP.383/98.

 <sup>(</sup>٦) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٣٠٣.
 وأيضاً أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٣١٤.

 <sup>(</sup>٧)
 (٨) انظر، ابن النديم، الفهرست، ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٩) القفطي، أخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص ١٧٠.

الامبراطور جستنيان والذي يقضي بإغلاق المدارس، الفلسفية عام ٥٧٩ " وكان بلوتارك معلماً بارعاً وشارحاً متمكناً لأفلاطون وأرسطو واهتم بصفة خاصة بشرح النفسيات الأرسطية ومحاولة ربطها بالنفسيات الأفلاطونية " ومن أهم آرائه أنه جعل الخلود ممتداً إلى الجزء غير العاقل في النفس وبذلك يختلف عن كل من فورفوريوس وأبروقلس اللذين قصرا الخلود على الجزء العاقل في النفس الإنسانية، كما إشار إلى الحواس الباطنية كالتخيل والتذكر والإحواك متأثراً في ذلك بارسطو". ولقد توفى بلوتارك في سن متقدمة من حياته حوالى ٤٣١. وبعا وفاة بلوتارك وأس سيويانوس المدرسة من سنة ٤٣١ إلى سنة ٤٣٨ ووجه اهتمامه إلى اللاهوت برغم إيمانه بتعاليم المدرسة القائمة على مذهب أفلوطين.

ومن أهم ما عنى به سيريانوس هو محاولته التوفيق بين حكماء الإغريق من جهة وبينهم وبين «هوميروس» وكتب الوحي الشهيرة في ذلك العهد من جهة أخرى(1)

ويذكر القفطي الله كان حكيماً شارحاً لكتب ارسطوطاليس، ولقد ورد اسمه في عبارة مقتضبة في حكمة الإشراق للسهروردي الإشراقي حيث يقول: «إنه لا رد على الرمز كما ذكر سوريانوس» (١٠).

#### ۲ \_ أبروتلس (٤١٠/٥٨٤م):

#### أ\_حياته:

يعتبر أبروقلس بلا شك أكثر المفكرين أصالة بعد أفلوطين، كما كان أقدر

Whittaker, Op. Cit., P.155.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) محمد علي أبوريان، مرجع سابق، ص ٣٤٤.

Whittaker, Op. Cit., P.156.

 <sup>(</sup>٣)
 (٤) محمد غلاب، الفلسفة الإغريقية، جـ ٢، ص ص ٣٣٣ ـ ٣٣٤.

<sup>(</sup>a) القفطي، أخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص ١٣٥

 <sup>(</sup>٦) واجع: مقدمة حكمة الإشراق للسهروودي
 وانسطر محمد على أبو ريان، أصول الفلسفة الإشراقية عند شهاب الدين السهروودي، دار
 النهضة العربية، بيروت ١٩٧٨، ص ٩٣

المنظمين للمدرسة. ولد ابروقلس في مدينة القسطنطينية حوالى ٤١٠ من أسرة ثرية في ليقية، وكان والده قاضياً. درس أبروقلس البلاغة والقانون الروماني بالاسكندرية وبعد ذلك درس الرياضيات والفلسعة كما أظهر براعة فائقة وسريعة بتعلمه أصول المنطق الأرسطي على يبد أستاذه السكندري أوليمبيودورس". اتجمه أبروقلس إلى أثينا في العشرين من عمره وهناك تتلملذ على أيدي سوريانوس وبلوتارخ، وكان زاهداً" منقشفاً طوال حياته حيث امتنع عن تناول لحوم الحيوانات على الطريقة الفيثاغورية".

كان أبروقلس مشغولاً دائماً بالدراسة والكتابة والخواطر الشخصية بالإضافة إلى العبادة والصلوات، وكثيراً ما كان عصبي المزاج، متغطرساً أحياناً، ميالاً إلى النقد ويخاصة في الفليفة، كما كان محباً لأصدقائه وتبلامذته، كريماً في معاملته، بارعاً في ممارسة السحر (٢٠٠٠)، ويقال إنه كان يمارس عدة تقشفات طقسية في الأبام المقدسة لكل الأديان بالإضافة إلى أيام خاصة محددة بظهور القمر (١٠٠٠).

ويذكر مارينوس أن أبروقلس كان حريصاً على زيارة مقابر الأبطال الأتيكيين في أيام معينة، ثم مقابر الفلاسفة فمقابر أصدقائه وأخيراً أقاربه "، وكان عندما يفرغ أو ينتهي من أداء الطقوس والشعائر المعتادة كان يذهب بعيداً إلى الأكاديمية حيث يصب السوائل المقدسة أولاً لأرواح أسرته ثم جنسه فأرواح الفلاسفة بصفة عامة وأخيراً أرواح كل البشر ". ولقد بلغ به إخلاصه للفلسفة والدين حداً جعله يرفض الزواج حشية أن تحول شواغل الحياة العائلية بينه وبين

Marinus, Vita Procli, C.12.

Ibid., C. 28. (\*)

( ﴿ ﴿ إِنَّهُ كَانَ يَمَارُسُ مَا يَسْمَى بِالْسَحِيْدِ

J. Rosan, "Proclus", in the Encyclopaedia of philos. Vol.6. New York, 1972, انظر. PP.479/80.

Marinus, Op. Cit., C. 19. (8)

Ibid., C. 19. (9)

Ibid., C. 36. (3)

 <sup>(\*)</sup> كان أبروقلس نباتياً يقتصر في طعامه على الخضروات والحبوب والْقاكهة فقط.

Ibid., C. 19. (\*)

العناية 'بمدرسته، ومما أثر عنه في الناحية العلمية أنه كان يلقي دروسه من غير تحضير، كما كان فصيحاً، سهل العبارة تساب الجمل من بين شفتيه كانه ملهم، وكانت عيناه لامعتين وبطرائه ساحرة إلى حد ان كان تبلاميده وهم في حصرته يتصورون أنهم في مجضر إله".

تأثر ابروقلس بالكهانة الشائعة في الشرق والفيثاغورية الجديدة وقدم مذهباً فلسفياً كان له فيما بعد تأثير كبير". ويذكر القفطي أن ابروقلس هو القائل بالدهر، كما كان متكلماً عالماً بعلوم القوم أحد المتصدرين فيها. وله تصانيف كثيرة في الحكمه منها: كتاب حدود أوائل الطبيعيات، كتاب شرح أفلاطون أن النفس غبر ماثتة ثلاث مقالات، كتاب الثأولوجي وهي الربوبية، كتاب تفسير وصايا فيثاغورس الذهبية، كتاب برقلس ويسمى قيادوحس. كتاب في المثل الذي قاله أفلاطون في كتابه المسمى غرغياس سرياني وكتاب برقلس الأفلاطوني الموسوم باسطوحوسيس الصغرى وغيرها".

#### ب \_ مؤلفاته:

حصص اسروقلس جزءاً كبيراً من نشاطه في التعليق على افلاطون، كما كتب اعمالاً رياضية وشروحاً فلسفية وترانيم للآلهة، وشرح المحاورات الأفلاطونية تيماوس والسياسي ويارمنيدس والقبيادس، واقراطيلوس، وشرح على مبادىء إقليدس السرياضي وأخر على والمجسطي، لبطليموس، ومن الأعمال الفلسفية التي لا تأخذ شكل تعليقات هو مؤلفه الضخم بعنوان واللهوت الافلاطوني، بالإضافة إلى ثلاثة أعمال أقل: وفي العناية، وكتاب وفي الشرور، وآخر وفي القدر، واقد ظلت بترجمتها اللاتينية التي أعدها وليم الموربيكي رئيس اساقفة كورنه بالإضافة إلى عمله الرئيني وعناصر الملاهوت، وهو تعبير عن

<sup>(</sup>١) انظر، محمد غلاب، مرجع سابق، ص ٣٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> J. Rosan, Op. Cit., P.479.

<sup>(</sup>٢) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) القفطي، مرجع سابق، ص ٦٣.

<sup>(\*)</sup> عرف العرب آمه ملحصاً بناسم إيضاح الإيضناح في الحير المحتض تترجمه من السرينانية إلى العربية إسحق بن حتين وحققه وقدم له الدكتور عبدالرحمن بدوي في كتابه الأفلاطونية المحدث عند العرب و كما نقله من العربية إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر جيرار الكريموني وعرف عند =

مذهب أفلوطين بطريقة معدلة".

#### جر مذهبه الفلسفي:

عرض أبروقلس فلسفته في بعض مؤلفاته الرئيسية مثل عناصر السلاهوت واللاهوت الأفلاطوني بالإضافة إلى التعليفات الكثيرة التي كتبها على محاودات أفلاطون، ولقد كان هدف أبروقلس ليس فقط إقامة نسق فلسفي متكامل على نحو ما فعل أفلاطون وأرسطو، بقدر ما كان هدفه هو محاولة نشر الفلسفة المدينية في إطار العقلية الإغربقية القديمة.

جمع أبرونلس في فلسفته عناصر أفلاطونية وأخرى أرسطية وثالثة أفلاطونية جديدة ومزجها بالطقوس والشعائر الدينية الشرقية متأثراً في ذلك بالفلوطين ويامبليخوس، وبذلك استطاع أن يقدم مذهباً يعبر عن النزعة التلفيقية التي انتهى إليها العقل اليوناني في العصر الهللينستي والتي امتدت طوال خمسة قرون؛ واشتمل مذهبه على جملة آراء ووجهات نظر في الميتافيزيقا والنفس والأخلاق والتصوف.

#### أولاً \_ الميتاليزيقا:

عرض ابروقلس لميتافيزيقاه في كتابه الرئيسي دعناصر السلاهوت، السلاعي يعد موجزاً واضحاً لإلهيات أفلوطين ولكن بصورة معدلة. ولم تأت ميتافيزيقا أبروقلس بشيء جديد يسترعي الانتباه وإنما كانت بمثابة محاولة لإصلاح أعمال الفلامفة السابقين وجعلها أكثر تنظيماً واتساقاً وذلك بتطبيق أفضل المناهج وأيسرهان.

الغربيين بكتاب العلل.

انظر، يُوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٠١، وأيضاً أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٣١٥.

Emile Brehier, The Hellenistic & Roman Age, Trans. by Wade Baskin, First (1) Phoenix Edit., 1965, PP.207/8.

وأيضاً: انظر يوسف كرم، ص ص على ٢٩٩/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) أنظر، محمد غلاب، مرجع سابق، ص ص ٢٦٦.

ولقد استخدم أبروقلس قواعد إقليدس وانتقى افضلها وهو برهان الخلف" مشلاً: يرى أسروقلس أن تمثل حد بعينه في بعض حدود كمية من الكميات أو منها جميعاً لا يكفي وحده لأن يشرح هذه الكمية ولا أن يبرهن على وجوده فيها إلا إذا كنان سابقاً عليها جميعها، وأيضاً إذا وجدت مجموعة من الموجودات الخيرة فإن تمثل الخبر في بعضها أو فيها جميعها لا يقوى على شرحها فلا بد أن يكون المخير سابقاً على جميع الموجودات الخيرة حتى يكون قادراً على شرحها وإيضاحها". ويناء على ذلك يقور أبروقلس أن هناك ثلاث لحظات للوجود هي على الترتيب: الوحلة من على ولا يقوى الموجودات قائم في مبدئه ثم مرة أخرى "ποσ الموجودات قائم في مبدئه ثم مرة أخرى "ποξροση" فكل حد من حدود الصدورات قائم في مبدئه ثم خارج عنه وأخيراً راجع إليه".

ويفسر أبروقلس مراتب الموجودات في تخطيطه للكون على النحو التالي: يوجد الواحد أولاً وهو الطبيعة القديمة أو الوجود الأول والعلة الاصلية أو الخبر القديم، والواحد هو مصدر الكثرة الموجودة في العالم لأنه واحد وحدة مطلقة وان كل معلول فيه يعود في نهاية المطاف إليه باعتبار أنه العلة المطلقة التي لا تعلوها علة، كما أن كل خير في العالم يرجع إليه باعتبار أنه الخير المطلق الذي لا يعلوه خير. يقول أبروقلس: «إن الواحد فوق الأشياء جميعاً، ولا يمكن مشاركته ولا حتى معرفته، وأنه أسمى من الوجود والفكر، فائق للطبيعة، وتندرج تتحته وحدات أو وسائط بينه وبين العقل، ثم يأتي العقل بمراتبه الثلاث التي ترمز للوجود والحياة والفكر، كما توجد بعد النفس نفوس ثلاث إلهية وجنية وإنسانية وأخيراً توجد بعد الطبيعة طبيعيات، ".

وتجدر الإشارة هنا إلى أن الواحد لدى أبروقلس يختلف عن الواحد

 <sup>(\*)</sup> Absurdus هو القياس الاستئنائي الذي يقصد فيه إثبات المطلوب بإبطال نقيضه، ويقابله القياس المستقيم. راجع: التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، جـ٩، ص ٤٨٢.

E. Brehier, The Hellenistic & Roman age, P.20.

(۱)

(۱)

F. Copleston, Op. Cit., P.222.

Proclus, Elements of Theology, Trans. by E.R. Dodds, (1933), Propositions. 20. (T)

الأفلوطيني فالواحد عند أبروقلس لا يمكن لنا معرفته لأنه فائق للطبيعة ومن ثم لا يتيسر لنا إبراكه إلا بواسطة قوة غامضة ذات رموز خفية تكمن في أحجار خاصة وأعشاب وحيوانات (١٠ ويأتي العقل في المرتبة الثانية في تخطيط أبروقلس للوجود، والعقل وحدة لكنه متكثر في داته وبداخله مراتب ثلاث هي الوجود والعلم والحياة، ويرى أن هذه المراتب الثلاث يكثف كل منها عن وجه من وجوه العلم الفائقة للطبيعة، فالأولى هي التي تكون قد تلقت من علتها الوجود فقط، والثانية هي تلك التي تلقت الحياة والوجود معاً، والثانية والأخيرة هي تلك التي تلقت الحياة والوجود أي المعرفة (١٠).

وتأتي النفس في المرتبة الثالثة عند أبروقلس، وتعتبر بمثابة همزة وصل بين العالم المعقول أو المثالي والعالم المحسوس أو المرئي، وتنقسم إلى ثلاثة أنواع الهية ويقصد بها نفوس الألهة التي كان يعظمها اليونان، ثم النفوس الجنية وتشمل نفوس الملائكة والجن والأبطال والنفوس الإنسانية أو الناطقة وهي التي تحل في الأجسام مؤقتاً وتكون ذات طبيعة أثيرية نورانية (ال

ويتجه أبروقلس اتجاها أفلوطينياً حين يقول «إن ما هو كامل يتجه لتوليد ذاته وان كل علة منتجة تتولد عنها كل المباديء اللاحقة أو التالية بينما هي شابتة» (١٠). فكل علة كما يقول أبروقلس توجد أشياء مثلها ولا تنتج أنداداً، وإن التقدم من العلة إلى آثارها يتم عن طريق المشابهة أي مشابهة اللاحق للسابق، ويتراجع السلاحق إلى علته لأن كل شيء يسعى إلى الكمال والخير مصدر وجوده (١٠). فالعودة هنا هدفها كما يذكر أبروقلس هي الاتحاد بالواحد (١٠)، وإن التقدم والعودة إلى يشكلان نشاطاً دائرياً، فهناك دوائر أصغر واخرى أكبر بحسب العودة إلى

Radhakrishnan, Eastern Religions & Western Thought, 2nd. edit., London, 1940, (1) P.218.

Prop., 39
Whittaker, Op. Cit P178

(Y)

Prop. 26 & Enn , V, I, 6 (1)

<sup>(</sup>o)

lbid., P.32

الأشياء (١)، وهكذا فإن كل شيء له علة يتقدم منها ويعود إليها في نهاية المطاف(1).

يقول أبروقنس: «إن الموجود الذي لديه القدرة على السرجوع للخلف، إلى نفسه هو الموجود بذاته الذي لم يتولد من شيء، لأنه لو كان مخلَّوقاً لكان ناقصاً مفتقراً إلى غيره، لكن الذي يخلق ذاته هو دائماً تـام لا يحتاج إلى غيره لإكمال ذاته، والموجود ذاته بسيط أي لا ينقسم ولا يتركب من أجزاء، ذلك أنه لو كان قابلًا للانقسام فإنه لا يستطيع العودة إلى ذاته، كما أنه لـوكان مركباً، فإن التركيب يجعله مفتقراً إلى عناصره الخاصة بـ التي يتالف منهـ ومن ثم لا يكون مكتفياً بذاته فالواحد إذن عند أبروقلس أزلى أبدي بسيط مكتف بذاته (٩).

وتأتى المادة في نهاية تخطيط الوجود العقلى والمادي عند ابروقلس، وإذا كان أفلوطين قد جعلها مخلوقة من النفس، فإن أبروقلس اشتقها من اللامحدود الذي يضاف إلى المحدود فيكون منهما الخليط("). وإذا كان أفلوطين من جهة أخرى قد ذهب إلى أن الشو موجود بالضرورة ويحدده بعدم الاستقرار في العائم المادي(١٥)، ومن ثم فالمادة عنده ليست شرأ كما أنها ليس خيراً بل هي محايدة، فإن أبروقلس يرى أيضاً أن الشر موجود بالضوورة في العالم وينرجع وجنوده إلى النقص الموجود في المتوسطات التي تتوسط بين الله والعالم . ويذلك يدفع أبروقلس فكرة إرجاع الشر في وجوده عن الآلهة، ويذكر أن وجوده أمر ضروري، وأنه إذا كانت المادة أصلًا للشرور فإن ذلك لم يكن بمحض إرادتها وإنما بسبب نقص المراتب الوسطى والدنيا وقصورها عن تبول الخير، كما أن هذا النقص أيضاً بسبب كون المادة أقل مراتب الوجود كمالًا وخيرية<sup>(م)</sup>.

(1) Ibid., P.33. **(Y)** Ibid., P.35. **(T)** Ibid., P.42. (1)Ibid., P.45.

<sup>(</sup>٥) انظر، محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ٢٤٧. وأيضأه Zeller, Op. Cit., P.309.

Enn., I, 8, 5. (7)

Proclus, Commentary on the Timaeus, 115e.

<sup>(</sup>٨) أبوسف كوم، مرجم سابق، ص ٣٠٠.

هكذا يفسر أبروقلس مراحل تطور العالم بادوار ثلاثة كمون وطهور فعودة أما المشابهة أو المماثلة والمعابرة ثم السعي لبلوغ الخير فهي أسباب تبطور هذا العالم، ويدافع أبروقلس عن فكرة قدم العالم وأرليته (المسبحية مشل أفلوطين ويتقد فكرة الخلق في الرمال، وكسذلك العقيسدة المسبحية مشل أفلوطين وفورفوريوس قائلاً: «ما الدافع الدي دفع الإله على الخلق بعد هذا الركود والخمول اللذين كان غارفاً فيهما منذ الأزل؟ أليس ذلك لأنه رأى أن هذا هو الأحس وبذلك كان عليه ثمة أمرين: أما أنه كان يجهل هذا الفضل أو كان يعلمه، فإذا كان يجهله فالجهل لا يتفق مع الالوهية، وإذا كان يعلمه فلماذا لم يبدأ الخلق قبل ذلك؟ (الله).

#### ثانياً - النفس:

سبقت الإشارة إلى أن النفس تأتي في المرتبة الثالثة بعد الواحد والعقل في تخطيط أبروقلس للوجود، وأنها تنقسم إلى ثلاثة أنواع، نفوس إلهية وأخرى جنية وثالثة إنسانية، ويسرى أنها ذات طبيعة روحية وليست مادية كما أنها مستقلة عن البدن ولهذا فهي خالدة، أما البدن فيطبيعته مادية صارمة ومن ثم فهو المضو القابل للانحلال والفساد، وهذا رأي أفلاطوني أفلوطيني قديم ".

وإذا كان أبروقلس يتفق مع أفلاطون وأفلوطين حول طبيعة النفس إلا أنه يختلف عنهما في مسألة الهبوط أو السقوط، فلقد علل أفلاطون (١) هبوط النفس إلى الجسم بفكرة الخطيئة أو الاثم الذي ارتكبته النفس في عالمها العلوي، إلا

<sup>(\*)</sup> لقد كتب أبروقلس حججاً على قدم العالم وقد وجدت هذه الحجج في مخطوطة بالنظاهرية بدمشق عثر عليها الدكتور عبدالرحس بدوي ونشرها في كتابه والأفلاطونية المحدثة عند العرب، وقد أوردها الشهرستاني في الجزء الثالث من الملل والنحل ص ٧٨/٨٥ تحت عنوان وشبه بروقلس في قدم العالم».

راجع: عبد الرحمن بدوي، الأفلاطونية المحدثة عند العرب، ص ٢٢/٣٤ وكالـة المطبوعات \_ الكويت ١٩٧٧.

<sup>(</sup>١) محمد علي أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣٤٧.

Proclus, Commentary on the Timaeus, 88c. (Y)

Whittaker, Op. Cit., PP. 179/80. (7)

Phaedo, 64/66 & Phaedrus, 245C & Republic 614/18 & Timaeus, 82/89. (1)

أنه يذكر في موضع أحرى أن الهبوط أمر صروري لبعث النظام والحميال فيه، وقد تابعه أفلوطين الله في ذلك

أما أمروقلس فلم يكن متابعاً لهما ويرى أن هبوط النفس إلى الجسم لا يعتبر حطيئة أو إثما "قترفته النفس أو عقاماً لها ولكن يعتبر الهبوط أمراً ضرورياً وهاماً لتربية النفس وتهديبها، وأشار إلى أن هناك موس حالدة وأخرى فانية وذكر أن العقبل الإنساني قباصر عن الإحاطة بنفسوس الألهبة والنفوس الجنية لأنبه ليس بمقدوره معرفة كنههماً"!

#### ثالثاً \_ آراؤه الأخلاقية والصوفية:

لم يكتب أبروقلس نسقاً متكاملًا في الأخلاق، وإنما جاءت أخلاقه وتصوفه في عدة أراء متناثرة يمكننا إيجازها فيما يلي:

أ .. آمن أبروقلس وكذلك يامبليخوس بالنعم الإلهية التي تأتي عن طريق العرافة أو الكهانة "كما سلم كل منهما بالتجارب والممارسات الزهدية.

ب \_ أشار أبروقلس إلى أنواع الفضائل التي ذكرها يامبليخوس من قبل، واعتبر أن الفضيلة التأملية أو الروحية ارفع منزلة وأكثر قيمة من الفضيلة العملية (4).

جد ـ برى أبروقلس أنه لما كان العالم يهدف في حركته إلى العودة للواحد لذا فإنه يحاول الاتحاد به لأنه العودة هدفها الاتحاد بالموجود الأول كما يذكر ان الاتحاد بالواحد هو أمر صعب للغاية ولا يتسنى للإنسان بلوغ هذه المزتبة إلا برفض مطالب الجسد الدنيئة كالشهوات واللذات وكذا سائر الرغبات الطبيعية والاهتمامات السياسية والعلاقات الاجتماعية (٥)

د ـ يؤكد أبروقلس أن الاتحاد بالواحد لا يتم إلا بـوسائــل خارقــة للطبيعة أو

| Enn., IV, 8, 2.                                      | (1)        |
|------------------------------------------------------|------------|
| Zeller, Op. Cit., P.309                              | (7)        |
| Proclus, The Chaldean Philos., 11, IV                | (°)<br>(°) |
| Zeller, Op. Cit., PP. 309/10.                        | • •        |
| Proclus, Commentary on the First Alcibiades, Col518. | (1)        |
|                                                      | (0)        |

قوى غامضة ذات طبيعة سحرية ربما تكمن في أحجار خاصة وأعشاب وحيوانات (١).

هـ ـ يذكر أبرونلس أن أهم المراحل الروحية التي يجتازها السالك في طريقه للاتحاد بالموجود الأول هي مرحلة العشق في فمرحلة الحقيقة وأخيراً مرحلة الإيمان وهي أعلى المراتب باعتبار أنها إقامة روحية فيما لا يمكن إدراكه أو الكلام عنه لاً.

و .. يرى أبروقلس أن الإيمان أسمى من المعرفة لأنه عن طريق الإيمان يمكننا أن نصل إلى الواحد أو الموجود الأول باعتباره أسمى نهاية لمطامح الإنسان، فالإيمان إدراك للمبادىء الميتافيزيقية ومن ثم فهو أعلى مرتبة منها، كما يركز أيضاً على أهمية المعرفة العقلية التي تمهد للإنسان الطريق للمعرفة الحدسية وبالتالى يتمكن من إدراك الحقائق المثالية الأبدية (٣).

ز ـ تعبر فلسفة أبروقلس وبخاصة في بعض جوانبها الأخلاقية عن نزعة دبنية تبدو في ممارسته للطقوس والشعائر الدينية، فضلاً عن دعوته القائلة بأنه لا يجب على الفيلسوف أن يلاحظ العادات الدينية لمدينة بعينها وإنما يجب أن يتجه إلى تفسير العالم أجمع (١٠).

هذه خلاصة آراء أبروقلس زعيم الأفلاطونية الجديدة في أثينا يبدو منها تأثره الواضح بأفلاطون وأرسطو والرواقية وأفلوطين ويامبليخوس بالإضافة إلى الأفكار الشرقية القديمة، وانتقلت فلسفته إلى العصر الوسيط وأثرت تأثيراً كبيراً في الأوساط المسيحية، وأخذ عنه أسقف سوري في القرن الخامس، وإن كان

Radhak Bishnan, Op. Cit., P.218.

<sup>(\*)</sup> ربعاً يقصد بالعشق هنا العشق الغريزي أو الجذب الطبيعي المحرك لجميع الموجودات؛ ويقابله العشق الإلهي وهو أعلى مراتب الوصول عند الصوفية، وفيها ينكر العارف معروف فيلا يبقى هناك عارف ولا معروف، ولا عاشق ولا معشوق، بل عشق واحد مطلق هو الذات الحق. انظر، جميل صليبا، المعجم الفلسفي - ج ٢ ـ دار الكتاب اللبناني ١٩٨٢، ص ص ٧٥/٧٤.

Proclus, The Chaldean Philos., 11, IV. (Y)

Whittaker, Op. Cit., P.162.

Proclus, Platonic Theology, Book IV, PP.186/94.

Whittaker, Op. Cit., PP. 158/59. (8)

يدعى ديونيسيوس الأريوباغي تلميذ القديس بولس فوصلت مؤلفاته إلى الغرب في القرن التاسع وترجمت إلى اللاتينية باعتبارها لتلميذ بولس الرسول فكانت مصدراً هاماً في الفلسفة واللاهوت أو ما يسمى باللاهوت السلبي(١).

هكذا كان أبروقلس بمثابة حلقة وصل أو ربط بين الفكر القديم والفكر الحديث المحديث المحديث المعلم الخديدة وهذه الحديث المخابعة المخابعة الأخيرة إنما هي شهادة على اندثار الفكر اليوناني القديم في نظراته القائمة على العقل والمنطق وبلوغه مرحلة الشيخوخة التي أسلمته إلى مناهات السحر والأساطير ".

#### ٣ ـ دمسكيوس:

خلف أبروقلس على زعامة المدرسة كل من مارينوس Marinus ودمسكيوس . Damascius . كان مارينوس رياضياً بارعاً، وعرف بممارسته السحر والشعوذة، وكتب كتاباً عن حياة أبروقلس، أما دمسكيوس فكان من أبناء دمشق كما يبدو من اسمه، ولكنه تعلم في الاسكندرية وأثبنا(")، وكان من أقرباء يامبليخوس وأشد المعجبين به، وتتلمذ لمارينوس، واشتهر بالجدل وكتب حياة ايزيدور Isidore وعمل آخر بعنوان وعن المبادىء الأولى والمهر والمهر تعرب عنوان وعن المبادىء الأولى والمهر والمهر تعرب المهربين به، وتعرب المهادىء الأولى وعمل آخر بعنوان وعن المبادىء الأولى والمهادية وعن المبادىء الأولى وحمل آخر بعنوان وعن المبادىء الأولى والمهادية وتلمد وتلمية وعدير والمهادية والمهادية والمهادية والمهادية والمهادية والمهادية والمهادية والمهادية وتلمد والمهادية والمها

انتقد دمسكيوس ثلاثية الوجود عند أبروقلس وذهب إلى أن هذا التخطيط لم يستمد أصوله من محاورة بارمنيدس<sup>(۱)</sup> كما ادعى صاحبه، وصرح بأنه يوجد فوق الواحد ذلك الذي لا يمكن الإحاطة به أو التعبير عنه بالألفاظ، والمتعالى أو المفارق إلى حد أنه يصعب وصفه بالعلو أو المفارقة ومن ثم يجب وضع هذا

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، موجع سابق، ص ص ٣٠١/٣٠٠. وانظر، الموسوعة الفلسفية المختصرة، ص ص من ٥٧/٥٦.

Proclus, Elements of Theology, Trans. by E.R. Dodds, (1933), PP. XXVI, (Y) XXVII.

<sup>(</sup>٣) محمد على أبو ريان، مرجع سابق، ص ٣٤٨.

Whittaker, Op. Cit., P.180.

Zeller, Op. Cit., P.310. (0)

Brehier, The Hellenistic & Roman Age, PP.211-12.

المدأ فوق كل شيء وخارج كل شيء، فصلاً عن أنه لا بتصل بأبة حقيقة صادرة عنه من أي الجهات (١). ولفيد دهب دمسكينوس إلى أن العسالم المحسوس أو المرثي ليس صورة للعالم المعقول كما قرر أفلاطون وأفلوطين من قبل وإنما هو صورة لبعض نواحيه فحسب، أما صدور الكثرة عن المسدأ الأول أو العلة الأولى وعودة بعضها إلى هذا المبدأ الأول فلا بمكن أن يكونا حقيقيين إلا بالسسة إلى الحقائق المعقولة (١).

كان دمسكيوس يقول بنظرية حلود المادة التي أعلنها أرسطو من قبل معارضاً بذلك العقيدة المسيحية في الخلق، ولهذا لم يرض عنه الامبراطور جستنيان الذي كان يتمثل لنفسه امبراطورية موحدة تتفق مع حاكمها في الدين وقد أدى هذا الاستنكار الرسمي إلى بوع من الاصطهاد بالنسبة لجميع الفلاسفة ثم صدر القرار الذي يقضي بإغلاق المدارس الفلسفية في أثبنا عام ٢٩ م وهاحر سعة من الفلاسفة إلى فارس وكان دمسكسيس واحدا منهم فرحب بهم كسرى المذي كان معرماً بفلسفة الإغريق وعلمهم، ولفد نمام عولاء الفلاسعة أن بح سميا عمد كسرى دولة مثالية يحكمها فيلسوف ولكن توقعهم قد بماء بالفشيل وطلبوا إليه أن يؤذن لهم بالعودة رغم إغرائه الشديد لهم بالبقاء وعندما رجعوا ضمنوا الاتفاقية التي تمت بين كسرى وجستنيان نصاً قانونياً يكفل لهم الثمتع بالحرية والحماية في ظل الحكومة الرومانية (ا).

وقد نبه دمسكنوس في كتابه (حياة ايزيدور) إلى انحطاط التعاليم الفلسفية في أثينا خلال عصر هيجياس (٥٢٥م) Hegias الذي اهتم بالطقوس والشعائر والممارسات الدينية أكثر من الفلسفة، وبذلك لم تعد الاستكندرية قبلة Mecca

Damascius, on the First Principles, Trans . by Chaigent, 1898, I, 15, 13.

Ibid P 156 31-160, 22 (Y)

<sup>(\*)</sup> كان سمبليقوس Simplicius واحداً من هؤلاء الفلاسفة لدين رحلوا إلى بلاد فارس. وكان نلميدا للمسكيوس، وتلقى الفلسفة باثينا والاسكندرية، وله شروح على أرسطو كالمفولات، السماع الطبيعي، السماء، والنفس

Zeller, Op. Cit. P.310

وأيضاً، يوسف كرم، مرجم سابق، ص ٣٠٣

للفلاسفة وبرهنت باضطهادها لهم تحت قيادة البطريرك اثاناسيوس Athanasius وبقتل الجماهير المتعصبة للأفلوطينية المحدثة هيباثيا Hypatia عام 100 وبذلك فقدت المدينة الكثير من عظمتها ولم تعد العاصمة الجديدة للامبراطورية مركزاً إشعاعباً للدراسات الفلسفية (۱۰). وهكذا انتهت الأفلاطونية الجديدة بموت الفلسفة الإغريقية والثقافة بوجه عام وانطبع القرنان السادس والسابع الميلادين بالسكون العميق.

#### أثر الأفلاطونية الجديدة في اللاهوت المسيحى:

بعد عرضنا للأفلاطوبية الجديدة واتجاهاتها المختلفة ينبغى أن ندكر إلى أى مدى تأثر الفكر المسيحى بتلك الابجاهات المختلفة خاصة أفلوطين على اعتبار أن أهميته التاريخية كانت عاملا من العوامل التي شكلت مسيحية العصور الوسطى واللاهوت الكاثوليكي فكيف انتقلت الأفلاطونية الجديدة إلى الغرب المسيحي، وما مدى معرفة المسيحين بأفلوطين؟

لقد انتقلت الأفلاطونية إلى الغرب المسيحى عن طريق فلاسفة العرب واليهود بواسطة بعص المصادر اليوانية القديمة التى وصلت إلى اللاتين بفضل ترجمتها العربية التى نقلت إلى اللاتينية مثل كتاب والخير المحض، وكتاب وأرثولوجيا، ، ويمكن القول بأن فلاسفة العرب كالفارابي وابن سينا كانوا بمثابة همزة وصل لنقل الآراء الأفلاطونية إلى العالم المسيحى وذلك في ثوب شرقى ديني جعل هذه الآراء أقرب إلى الجو الديني السائد في القرون الوسطي (\*\*).

ولقد كان لكتاب «النفس» لابن سينا، والهيات الشفاء، أثر مه سوس في بعض التيارات الأوغسطينية (١).

كما كان كتاب «ينبوع الحياة» لابن جبرول الذى كان يعرف باسم Avicebron في العصور الوسطى اللاتيني، دور ذو شأن في إدخال التيار الأفلاطوني في بعض الأوساط الأوغسطينية (٣).

ويعتبر أفلوطين بلاشك أكبر الفلاسفة الذين عملوا على توجيه التيارات التصوفية المتأثرة بالفلسفة اليونانية، فقد جمعت تساعياته صلات الواحد بالكثرة

<sup>(\*)</sup> تبدأ فلسفة القرون الوسطى على وجه التدقيق في القرن الناسع وتنتهى تقريباً في القرن الرابع عشر، أما الفترة التى جاءت منذ بدء المسيحية حتى القرن التاسع فتسمى بفترة الآباء Agc عشر، أما الفترة الآباء Patristique وذلك لأن التفكير في هذه الفترة كان مقصوراً على آباء الكنيسة الذين حاولوا أن يدافعوا عن المدين المسيحي ضد الغارات العنيفة التي شنها الفلاسفة اليونانيون المعاصرون أي الأفلاطونيون المحدثون ركان بينهم من آمن بالفلسفة البونانية وبخاصة الأفلاطونية المحدثة إلى جانب إيمانه بالمسيحية، أو من آمن بالمسيحية من أجل بيمانه بالأفلاطونية المحدثة أو على المكسر (انظر: عبد الرحمن بدوى، فلسفة العصور الوسطى، مكتبة الأنجلو المصرية، ص ١٥)

<sup>(</sup>١) جورج شحاته فنواتى، أثر ابن سينا في الفلسفة الغربية ومقامه في ناريخ الفلسفة العام، دائرة المعارف اللبنانية، ج٢، بيروت ١٩٦٠، ص ٢٣٣-٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) علي سامى النشار، جورج شحاته قنواتى، الأصول الأفلاطونية، المأدية، دارالكتب الجامعية، ١٩٧٠، ص ٢٧١.

وانتشر مذهبه عند لسيحيين بواسطة بعض المبادئ الموجودة عنده وعند تلميذه أبرقلس.

ولعل أول فيلسوف يقابلنا تأثر في فلسفته بالأفلاطونية المحدثة عامة وبأفلوطين خاصة هو القديس أوغسطين.

فلقد ذهب بعض الباحثين إلى أن الأفلاطونية هى التى قادته إلى المسيحية رغم أنه كان قد آمن بالمسيحية، وقد أفادته رسائل أفلوطين فى حل مشكلات عقلية كانت تخول بينه وبين فهم المسيحية كما يجب أن تفهم(١).

والدليل على ذلك أنه توهم عند قراءته الأولى لها أنه وجد فيها العقائد المسيحية الكبرى وهى غير موجودة بلا ريب، وأنه إنما فرح بالفلسفة الأفلاطونية لهذا السبب مما يدل على أنه كان مسيحياً بالقلب قبل أن يطلع عليها وأنه عندما قرأها بهذا الاستعداد توهم أنه وجد فيها أن الله خالق العالم والنفس في حين أن أفلوطين يقول بصدور الموجودات عن المبدأ الأول صدوراً ضرورياً وتوهم أنه وجد فيها القول بالكلمة أى بأن المسيح «كلمة الله» مع أنه الأقنوم الثاني عند أفلوطين أي العقل الكلى متمايز من الأول وأدنى منه مرتبة.

على أن أوغسطين يستدرك فيقول أنه لم يقرأ فيها مجسد الكلمة ولم يجد ذكراً للبعث بحيث يمكن القول بأنه أحال أفلوطين مسيحيا، لا لأنه انقلب أفلوطينيا، ولقد تأثر أوغسطين كثيراً بالأفلاطونية الجديدة وذلك بعد اطلاعه على الترجمة اللاتينية للتساعيات الأفلوطينية فضلاً عن قراءاته واطلاعه على كتابات الأفلاطونية المحدثة.

ورغم أن أوغسطين على علم تام بأن هناك فارقا بين تساعيات أفلوطين وبين ما جاء في الأناجيل فإن كتاباته قد تسللت إليها بعض أفكار الأفلاطونية المحدثة ولكن أوغسطين رغم تأثره بانجاهات الأفلاطونية المحدثة، إلا أنه يختلف عنهم في تصوره لطبيعة الله وعلاقته بالعالم، ويتفق معهم في النظرة العامة للوجود ووصف طبيعة الحياة الإنسانية على الأرض.

كما يلاحظ أن فكرة الاتحاد مع الواحد عند أفلوطين تتفق إلى حد كبير. مع ما جاء في الفكر المسيحي والمسيحية فيما يتعلق بالخلاص والرؤية السعيدة الله.

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٤٥.

ويؤكد أوغسطين بأن تساعيات أفلوطين قد يسرت له الدخول في مملكة القداسة والنور وذلك لأنها قد مكنته من اكتشاف عالم الروح الذي تعذر الكشف عنه حتى ذلك الحين.

وينبغى حسبما يعلم أفلوطين - الصعود نحو مثال الخير الذى تصدو إليه جميع الأرواح أجرؤ على القول بأنه بسهل على المرء أن يعرف ما أريد أن أقول ومدى ما يتضمنه قولى من جمال - إن مثال الخير هو موضوع الرغبة والشوق الذى نتجه نحوه (باعتباره أنه هو مثال الخير) غير أن الذين يصلون إليه هم فقط أولئك الذين يصعدون نحو العالم العلوى (الملكوت الأعلني) فهم يتجهون نحوه أى الله ويتجردون من ثيابهم التى ارتدوها في هذا العالم المحسوس تماماً مثل الذين يتجهون نحو الأماكن الأكثر قداسة هذا العالم المحسوس تماماً مثل الذين يتجهون نحو الأماكن الأكثر قداسة ويصعدوا وهم مجردون تماماً حتى من الثياب عندئذ نرى الكائن الأعلى يتجه ويصعدوا وهم مجردون تماماً حتى من الثياب عندئذ نرى الكائن الأعلى يتجه بحرده وبساطته ونقائه وهو الكائن الذي يعتمد عليه كل موجود والذي يتجه نحوه كل كائن والذى به يكون الوجود والفكر وذلك لأنه هو علة الحياة والفعل والوجوده (۱).

## وفي مواضع أخرى يكشف أوغسطين بدقة أكثر.

والآلهة الحالبين فيه سواء أكانت مرئية أم غير مرئية وأيضًا الشياطين وللآلهة الحالبين فيه سواء أكانت مرئية أم غير مرئية وأيضًا الشياطين والحيوانات والنباتات، غير أن المرء يصعد إلى نموذجه الدائم أي (مثاله) ولعالمه الحقيقي وهناك يدرك جميع المعنولات التي يتجلى فيها نموذج الأزلية والمعرفة لذاتها وللحياة، وهناك يدرك أيضًا العقل الخالص الذي يوجد على قمتها وأيضًا يدرك الحكمة السامية والحثياة الحقة تحت رعاية

# و كرونوس، (۵) Kronos الذي هو عقل مكتف بذاته(۱)

ولقد تأثر للاهوت المشيحي وبخاصة عند أوغسطين وديوبيسيوس بالأفلاطونية الممزوجة بالفيثاغورية فسمى الله الداحد أو الموناح Monad كما أن آباء الكنيسة الإسكندريين وأوغسطين نظروا إلى بعض الصفات الإلهية مثل اللانهاية والقدم والعظمة من جهة الوحدة.

وإذا كانت الكثرة في مذهب أفلوطين تكون كلا مرتبط الأجزاء متناسقًا وأن هناك درجات من الوجود والكمال تنحدر من المبدأ الأول بسلسلة من الوسائط المنسجمة مثل النور الذي يبتعد من مصدره، فإن هذه الفكرة قد انتقلت برمتها إلى القرون الوسطي وتقبلها اللاهوتيون المسيحيون لكن بقدر ما تنسجم مع الكتاب المقدس وهي محور المذهب الأوغسطيني فبنوا عليها برهاناً لإثبات وجود الله وكثيراً ما اعتبروها في شكلها الأفلاطوني المحدث كنور يضعف كلما ابتعد من مصدره (٢).

ويلاحظ "ن أوغسطين قد تأثر في كلامه عن صفات الله مأفلوطين القائل بأن الواحد لا يمكن إدراكه أو وصفه لأنه فوق كل إدراك أو وصف وقال باب إذا أصفنا إليه صفة واجبة له فيجب ألا نتصورها مضافة إلى الذات كما هو الحال في سائر الأشياء الموصوفة، فما دام الله واحداً بلا كثرة ولا تركيب ولا تغير فإن اصفاته تكون هي عين ذاته، فالله عالم بذاته، مريد

Greek English Lexicon, By LIDDELL and Scott's, Oxford, 1975, p. 424.

<sup>(</sup>ه) هواب زيوس، كنت كبير الآلهة عند اليونان، ويوسيدون Poscidon إله البحر، وهاديس Hadés إله المخرة، وهيره Hera، إله الزوايع والديميتر Deméter إله المحاصيل، وعصره يسمى بالعصر الذهب. انظر.

E.Bréhier, op.cia., 1, 6, 7 (1)

 <sup>(</sup>۲) انظر الأصول لأفلاطونية ، المأدية، ترجمة على سامى النشار، والأب جورج شحاته قنواتى، دار
 الكتب الجامية. ١٩٧٠، ص ص ٢٦٢ – ٢٦٤

بذاته، قوى بذاته، لا بعلم أو إرادة أو قدرة متمايزة عن الذات(١)

وقد تأثر بأوغسطين في هذه النقطة الفلاسفة المسلمون وعلماء الك

ومن بين الذين تأثروا بالأفلاطونية الجديدة ديونسيوس الأريوباغي الذي تشبع كثيراً بالأفلاطونية الجديدة فأخذ عن أفلوطين وأبرقلس كثيراً المصطلحات والعبارات والآراء الجزئية بعضها يتفق مع المسيحية والبالأخر موضع نظر.

فمن الصنف الأول وصف الحالات الصوفية وتقديم الخيرية على الصفات الإلهية، ومن الصنف الثانى قوله إن فعل الله يصل مباشر الموجودات العليا ومنها إلى التي تليها وهكذا إلى آخر مراتب الووكذلك في العودة إلى الله إذ أن كل موجود مفتقر إلى وساطة الموجود فوقه بحيث لا تكون هناك علاقة مباشرة بين الله والنفس الإنسانية الا تكون النفس قد بلغت إلى المرحلة الأخيرة في صعودها إلى الله وهذا للمسجية.

أما ما تركه من آراء الأفلاطونية الجديدة فهو المعارضة للمسمعارضة صريحة مثل وحدة الوجود، ولا شخصية الله، والصعود إلا يقوتنا الذاتية (٢).

<sup>(\*)</sup> اعتنق الدين المسيحى قديماً على يد القديس بولس، وكتب فى أنطاكية بين أواخ الخامس وأوائل القرن السادس أربعة كتب وعشر رسائل مسيحية. ومن أهم هذه الكتب: الإلهية، والمراتب السماوية أو الملائكة، واللاهوت الصوفى والمراتب الكنسية، وتتناول هذا موضوعات الألوهية والعالم والملائكة والتصوف وهى كتابات مشبعة بتعاليم أفلوطين عن والإشراق وتوفق بين الأفلاطونية الجديدة والمسيحية.

انظر: يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط، ص ٢٥، وراجع عبد معالم الفكر الفلسفي في العصور الوسطى، ص ٣٩.

ا) عبده فراج، معالم الفكر الفلسفى فى العصور الوسطى، الطبعة الأولى ، مكتبة الأنجلو
 ا ١٩٦٩ ، س ٣١ .

<sup>(</sup>۲) یوسف کرم ، مرجع سابق، ص ۹۲–۹۳.

وبمكن القول أن أبرقلس (المتوفى ١٨٥م) والذي يعتبر أشهر ممثل للأفلاطوية المحدثة في طورها الثالث كتب كتابا أسماه ومبادئ اللاهوت، وكان لهذا الكتاب أهمية عظمى في تطعيم الفكر الديني المسيحي بالآراء الأفلاطونية المحدثة كما كان مصدراً كبيراً من مصادر ديونسيوس الأربوباغي الذي تأثر بمبادئ أبرقلس بعد تنقيحها ليوفق بينهما وبين المذهب المسيحي مطبقاً إياها في كتابه والمراتب السماوية، الخاص بالملائكة فجمع أسماء وطوائف الملائكة الواردة في الكتب المقدسة ورتبها ثلاث مراتب طبقاً لكمالها ومكانها من الميدادي المحالية الكمالها ومكانها من الميدادي المحالية الكمالها ومكانها من الميدادي المحالية الكمالها ومكانها من الميدادي المحالية الكراكية الكراكية الميدادي المحالية والكتب المقدسة ورتبها الميدادي المحالية ومكانها من الميدادي المحالية والكتب المقدسة ورتبها الميدادي المحالية ومكانها من الميدادي المحالية والمحالية والمهالية ومكانها من الميدادي المحالية والمهالية والمهالية ومكانها من الميدادي المحالية والمهالية والمهال

ولقد تأثر حون سكوت أوربجينا (المتوفى فى حوالى ١٨٧٧م) بالأفلاطونية الجديدة ويظهر هذا التأثر فى كتابه وقسمة الطبيعة الذى يعتبر من حيث الموضوع بمثابة رسالة تأملية مدعمة بالبراهين فى تطور العالم على طراز الأفلاطونية الجديدة كما نجده فى أبرقلس، وينقرد هذا الكتاب فى الفكر الغربى بمكانة خاصة منذ عهد بولس حتى عهد أنسلم نظراً لما فيه من شمول وقوة تأملية (١).

<sup>(\*)</sup> من أكبر أساتذة القرن الناسع وأول فيلسوف مدرسى عامير الكندى أول القلاسقة الإسلاميين، ويعرف أحياناً باسمه للاتيني (أوريجينا) (٨٧٠/٨٢٠) وهو راهب مسيحي إيرلندى ، وحل عن أيرلنده في صحبة ملك فرنسا إلى باريس ، وعمل مدرساً بالبلاط حوالي ٨٤٧.

ومن أهم مؤلفاته: الانتخاب الإلهي، وقسمة الطبيعة.

انظر: يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط، ص ٧٤ ولزيد من الإيضاح راجع: Henry Bett, Johannes Scotus Erigena, New York, Russel & Russell, Inc., 1964.

<sup>(</sup>۱) انظر: الأصول الأفلاطونية، المأدبة أو في الحب الأفلاطوني، ترجمة على سامي النشار، وجورج شحانه قنواتي، دار الكتب فجامعية، ١٩٧٠، ص ٢٦٧-٢٦٨.

 <sup>(</sup>٢) انظره الموسوعة العلسمية المنتصرة ، بإشراف زكى تجيب محمود، مكتبة الأنجلو المعمية ،
 ١٩٦٣ أ. ص ٤٢

فالوجود الحقيقي يتألف إما من الله الذي لم يُخلق، وإما من المخلوقات التي تصدر عن الله وتعود إليه على النحو الذي قالت به نظرية الفيض الأفلوطينية.

وواضح تمامًا أن الأفلاطونية الجديدة هي قوام مذهبه وأنه يطبق المنهج الأفلاطوني الجديد على دراسة الطبيعة، إلا أنه مع ذلك يحيد عنها في نقطتين هما: قوله بانتهاء العالم وهي ترى أن العالم أبدى، والأخرى قوله بالخلاص بواسطة المسيح وهي تبنيه على قانون ضرورى يعيد الموجودات إلى مبدئها.

إنها أفلاطونية تمثلها فكر مسيحي متشبع بالكتب المقدسة، وكتب الآباء، يحاول تفهم المسيحية أولا وآخراً(١).

ويلاحظ أن هناك عدداً كبيراً من الكتاب المسيحيين ظهروا في أواخر العصور الوسطى وتأثروا تأثراً قوياً بانجاهات الأفلاطونية الجديدة في بعض جوانبها، ومن هؤلاء نذكر القديس توما الأكويني (١٢٧٤/١٢٢٥) الذي تأثر ببعض العناصر الأفلاطونية المحدثة في فلسفته رغم أنه أرسطي النزعة، ولقد كتب تعليقاً على الأسماء الإلهية ظهر منه تأثره بالعناصر الأفلاطونية المحدثة التي جاءت إليه من أوغسطين والقديس بولس.

ويؤكد إنج Inge على ذلك قائلا: «يبدو القديس توما الأكويني أكشر اقتراباً إلى أفلوطين منه إلى أرسطو الحقيقي»(٢).

وقد أثرت الأفلاطونية المحدثة تأثيراً كبيراً في بعض كبار متصوفي الألمان مسئل إيكهارت (١٣٦١-١٣٢٠) وصوسا المحدث إلى المحدث وغيرهم المحدث المحدث المحدث المحدث والمحدث المحدث والمحدث المحدث المحد

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٧٤-٧٩.

<sup>(</sup>٢) برترندرسل، تاريخ الفلسفة الغربية، الكتاب الأول، ترجمة زكى نجيب محمود، مطبعة لبجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٥٤، ص ٤٥٠.

#### ثانيا \_ الأفلاطونية الجديدة في الغرب الحديث والمعاصر:

تحدثنا فيما سبق عن كيفية انتقال التراث الأفلاطوني إلى الغرب المسيحى وأوضحنا كيف أثرت الأفلاطونية الجديدة عامة، وفلسفة أفلوطين خاصة في الفكر المسيحى الذي كان سائداً في القرون الوسطى، ورأينا كيف أنه رعم الموقف الممادي للمسيحية والذي اتخذه كثير من لأفلاطونيين اعدثين (وهو موقف ورثه رجال من أمثال مكروبيوس وسيماخوس) إلا أنها قد تميرت بجادية عطيمة للفلاسفة داخل فلك المسيحية وكذلك داخل فلك الإسلام بعد أن اكتشف العرب الفلسفة اليونانية وتمثلوها خير تمثيل، وكذلك داخل فلك الموافقة اليونانية وتمثلوها خير تمثيل،

والآن نحاول بإيجاز شديد إبراز أثر فلسفة أفاء طين في الفكر الغربي المعديث والمعاصر.

لكن قبل هذه المحاولة يمكن القول بأن الدراسات الأفلاطونية قد عرفت ازدهاراً جديداً بعد سقوط القسطنطينية في يد الأتراك ومن ثم نزح العلماء اليونانيون إلى إيطاليا وبدأ الغرب يعجب بأفلاطون نفسه بعد أن كان يخلط بينه وبين تلاميذه.

ولقد ظهرت أثناء ذلك محاولات مهدت الطريق لازدهار الدراسات الأفلاطونية كما عملت في إحياء التراث الأفلاطوني الجديد الذي كان قائماً في الأكاديمية الأفلاطونية في فلورنسا بإيطاليا وذلك في عصر النهضة.

وبدأت هذه المحاولات أولا: بجيمست فليتون George G. Pletho وبدأت هذه المحاولات أولا: بجيمست فليتون ١٤٣٨ الذي جاء إلى إيطاليا من بيزنطة حوالي ١٤٣٨ ليكون

<sup>(</sup>١) انظر؛ الموسوعة الفلسفية المختصرة، إشراف زكى يخيب محمود، ص ٥٧.

ممثلا في مجلس فلورانسا لمناقشة مسألة توحيد الكنائس الشرقية والغربية أو المسيحية الشرقية مع روما(١).

ويلاحظ أن فليتون كان مشايعاً متحمساً شغوفاً بالمذهب الأفلاطوني الجديد ولقد ذهب إلى أن الأفلاطونية المحدثة هي الدين الحقيقي الوحيد لأنها أدمجت في مذهب واحد جميع ما جاء في الأديان الأخرى(٢).

ولقد كتب فليتون مؤلفاً بالإغريقية يشرح فيه الاختلاف بين مذهبي أفلاطون وأرسطو. وأهم أعماله التي بقيت منها أجزاء مؤلفه

ومن أبرز الممثلين للانجاه الأفلاطوني في عصر النهضة جون بساريون J. Bessarion (٣).

ولقد ذهب بساريون الذى كان أكثر انزانا فى حبه لأفلاطون إلى أن أفلاطون أكثر الفلاسفة الوثنيين تقرباً للوحى ولكن يعترف بأنه أخطأ فى مسائل خطيرة وأنه لا يستطيع أن يقوم محل الإنجيل(٤).

An Adversus Calumniatorem ومن أهم أعمال الكردينال بساريون Platonis ومن أهم أعمال الكردينال بساريون والأفلاطونية الجديدة ضد أرسطية بوزج تريبزون George of Trebizond إلا أن مارسيليو فيشينو Marsilio بعزج تريبزون (١٤٩٩ – ١٤٣٣) Ficino

<sup>(1)</sup> Frank Thilly, A History of Philosophy, 3rd edition, U.S.A, 1966, pp. 263/64.

<sup>(2)</sup> F. Copleston, A History of Philos., Late Medieval & Renaissance Philos., Vol.3, Image Books, New York, 163, p. 14.

<sup>(3)</sup> Frank Thilly, op.cit., p. 264.

 <sup>(</sup>٤) انظر: الأصول الأفلاطونية، المادية، ترجمة علي سامى النشار، والأب جورج شحاته قنواتى،
 دار الكتب الجامعية، ١٧٠ ، ص ٢٧٢ .

بالأفلاطونية المحدثة في عصر النهضة، ولقد ولد فيشينو بالقرب من فلورانس حوالي ١٤٣٣، وكان محباً لأفلاطون مد صعره واعتبر فلسفه أفلاطون ه جوهر الحكمة وروحها وأنها الطرين الصحيح لفهم المسيحية ١٠ ولقد ترحم فيشينو بعض محاورات أفلاطون وكتب تعليقات عيها

ففى عام ١٤٦٩ ظهرت الطبعة الأولى من ترجمته وتعليقه عني في المياوس Timaeus .

وفي عام ١٤٧٤ نشر مؤلفاً عن الديانة المسيحية بعنوان: Pe Religione وفي عام ١٤٧٤ نشر مؤلفاً عن الديانة المسيحية بعنوان: Christiana لكن يلاحظ أن أهم عسمل فلمسفى له هو واللاهوس الأفلاطوني، Theologia Platonica الذي يدهب فيه إلى أن العالم تمشيا مع المذهب الأفلاطوني الجديد يتصف بالتناسق والجمال، ويحوى درجار متعاوتة من الوجود تمتد من الأشياء المحسوسة الكائنة في عالم الحس حتى الله باعتباره الوحدة المطلقة التي لا تعدوها وحدة.

ولقد ذهب إلى أن الإنسان بمثابة حلقة وصل بين العالمين الروحي والمادى كما اعتقد في مسألة خلود النفس تماماً كالأفلاطونية والمسيحية وكذلك فكرة الثواب والعقاب في الآخرة.

ولقد ظهر له تعليق على فيدروس Phaedrus أعلن فيه أن هذا الحب الذى تحدث عنه أفلاطون، وذاك الذى تناوله القديس بولس هو الواحد إنه حب الجمال المطلق الذى هو الله، فالله عنده هو الجمال المطلق والخير المطلق وهذه فكرة أفلاطونية أفلوطينية في نهاية المطاف.

<sup>(1)</sup> Frank Thilly, op.cit., pp. 263/64.

ولمعرفة أكثر بالتيار الأفلاطوني في عصر النهضة راجع:

a. N.A., Robb, Néo - Platonism in The Italian Renaissance, 1935;

b. P.O. Kristeller, The Philosophy of Marsilio Ficino, 1943.

ولقد نقل فيشينو تساعيات أفلوطين إلى اللاتينية عام ١٤٩٢ (١).

ويدل هذا كله على أن أهمية فيشينو قائمة في تعريف الغربيين بكتب أفلاطون وأفلوطين، وقد طبعت مراراً بباريس خلال القرن السادس عشر، وكانت مصدر العلم بالفيلسوفين(٢).

ولكن يلاحظ أن التغيرات الفلسفية التى حدثت فى القرن السابع عشر قد أدت إلى التقليل من تأثير أفلوطين والكتابات الأفلاطونية، وكانت أخر جماعة تأثرت بفلسفة أفلوطين هى جماعة «أفلاطونى كمبردج» (٣) Cambridge Platonists وقد سموا بهذا الاسم لأن الغالبية العظمى منهم كانوا يتخذون كمبردج مركزاً لهم، فضلا عن سيطرة النزعة التطهرية عليهم، ويمثل هذه الجماعة كل من:

 Benjamin Whichcote
 (۱۹۸۳–۱۹۰۹)

 بنیامین ویتشکوت
 John Smith

 (۱۹۱۷–۱۹۱۹)
 (۱۹۸۰–۱۹۱۷)

 ورالف کدوورث
 (۱۹۸۷–۱۹۱۷)

 Henry More
 (۱۹۸۷–۱۹۱٤)

ولقد قام هؤلاء الرجال في إنجلترا ضد المتزمتين من البروتستانت وضد تزمتهم في الدين وتعصبهم لحرفية الكتاب، كما قامولضد الفلاسفة

- (\*) لمعرفة أكثر يترجمات فيشينو لأفلاطون وأفلوطين يمكن الرجوع إلى:
- a. J. Festugiere, La philosophie de L'amour de Marsile Ficin, pp. 141-52.
- b. E. Cassirer, The Platonic Renaissance in England, London, 153.
- (1) F. Copleston, S.J., op.cil., pp. 16-17.
  - (٢) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة، دار المعارف، ص ١٢.
- (3) Encyclop. of Religion & Ethics, by Hastings, artic. «Cambridge Platonists» Vol. 3, pp. 167-173; E. Cassirer, The Platonic Renaissance in England, London, 1953.

والعلماء الآليين أمثال ديكا.ت وهوبر ودلك لأن كل تفسيداتهم الآلية أو الميكانيكية للعالم قد تؤدي إلى الإلحاد والزندقة(١٠

وهؤلاء لا يجدول اختلافاً مدكوراً بين الثالول المسيحى والثالوث الأفلاطوني المحدث لأنهم كانوا يعتقدون أن اليونانيين لم بحهلوا الكتاب المقدس

ولا يقتصر أثر الأفلاطونية المحدثة على تفكير عصر النهضة بل امتد تأثيرها إلى العالم الغربي الحديث والمعاصر أيضا، إلى إبجلترا وفرسا وألمانيا وأمريكا وغيرها في ألمانيا ظهرت عدة محاولات فلسفية متأثرة بالأفلاطونية المحدثة تمثلت لدى كل من إيكهارت Eckhart (١٣٦٧-١٣٦٧) الذي كن راهبا على عصم الآنء الدومنيخان، وبعص الفلاسفة الآخرين أمثال تولر كن راهبا على عصم الآنء الدومنيخان، وبعص الفلاسفة الآخرين أمثال تولر المنات وصوسا Suso وبيهولاس القوسي Nicholas of Cusa و فقد امتد تأثير الكتابات الأفلاطونية المحدثة إلى العالم الألماني المثالي وبلغ هذا التأثير ذروته عن المونادات Monads

وكذلك شللنج Schelling وهيجل في مذهبه عن المطلق Schelling وكذلك الفكر الإنجليزى أقل شأنًا في تأثره ولم يكن الفكر الإنجليزى أقل شأنًا في تأثره بالكتابات الأفلاطونية المحدثة.

فقى إنجلترا اقتصر تأثير الأفلاطونية المحدثة على مجال الأدب، فتأثر بها الفيلسوف اللامادى باركلى Berkeley وخاصة فى كتابه المسمى بالسلسلة W. كما تأثر بها سبنسر Spencer وشيللى Shelly ووليم بلاك W. كاله وكولردج Coleridge وييتس Yeats

<sup>(1)</sup> F. Thilly, op.cit., pp. 381-82

عن أفلاطوني كمردج يمكن الرجوع إلى.

<sup>1.</sup> W. R. Scott, Introduction To Cudworth's Treatise, 181

<sup>2.</sup> F. I. Mackinnon, Philosophy of John Morris, 1910.

أما في فرنسا فيظهر أثر أفلوطين واضحاً لدى الفيلسوف الفرنسي برجسون وبخاصة في كتابه والتطور الخالق، L'Evolution Créatrice

وجدير بالذكر أن برجسون درس في جامعة فرنسا عامي ٧ وجدير بالذكر أن برجسون درس في جامعة فرنسا عامي ٧ المواعد خاصة التساعية الرابعة لأفلوطين في النفس، وبعض آراء الله التي تتشابه إلى حد كبير مع آراء أفلوطين عن الشعور أو الوعي

وفى أمريكا، تأثرت الفلسفة الأمريكية هى الأحرى بالفلا الأفلاطونية المحدثة، ويبدو هذا التأثر واضحاً لدى كل من تشارلس ما ييرس، ووليم جيمس الذى حاول أن يقدم معنى عقائدياً للتجربة الا تلك التجربة التي اكتملت معالمها بوضوح فى مذهب أفلوطين.

ولا يمكن إغفال الأثر الأفلوطيني على بعض أنساق الفكر الأ المعاصر ونستطيع تلمس هذا الأثر لدى كل من هوايتهد وبخاصه «العملية والواقع» وسارتر وباسبرز وغيرهم.

والآن نحاول عرض بعض الأنساق الفلسفية المتأثرة بالأفلاطونية عامة وفلسفة أفلوطين خاصة في الفكر الأوروبي الحديث والمعاصر.

أولاً مدى تأثر اسبينوزا(١) بأفلوطين (١٦٣٢ ـ ١٦٧٧):

النسق الفلسفى الأول الذى نستشهد به لبيان أثر أفاتوطين فى الغربى الحديث هو اسبينوزا. فهل تأثر اسبينوزا بانجاهات الأفلاطونية عامة، وفلسفة أفلوطين خاصة؟

<sup>(</sup>۱) ولد بأمستردام من أسرة يهودية، وتلقى اللغة العبرية والتوراة والتلمود والفلسفة اليهودية الوسيط. ولما شك فى الدين عدل عن مشروعه وتحول إلى العلوم الإنسانية وأخد يترا الأوساط البروتستانتية، وهناك التقى بطبيب من القاتلين بوحدة الوجود لقنه الطبيعة وا والفلسفة الديكارتية ثم قرأ جيوردانوبرونو وغيره من فلاسفة العصر محدثين ومدرسيين. والمعجبين به القائد الفرنسي كونسدى Condé ولقد شرح مذهبه الفلسفى فى ثلاث مرا المعجبين به القائد الفرنسي كونسدى Condé والرسالة اللاهوئية السياسية. (انظر: يوسف كرم، تاريخ اللحديثة، دارالمعارف بمصر، ص ١٠١، ١٠٧).

انقسم الشراح والمفسرون على أتفسهم إلى قسمين وهم بصدد الإجابة عن هذا التساؤل:

فريق من المفسرين والشراح يقول بالأثر الأفلوطيني في فلسفة اسبينوزا، ومن هؤلاء بولوك Pollock، وبروشسارد Brochard ومسوريس كسوهن M. ومن هؤلاء بولوك من بولوك، وبروشسارد إلى أن هناك اتفاقاً بين اللوطين واسبينوزا على تصور الله بأنه علة فاعلة، وقوة تستمد المعلولات الكثيرة من ذاتها، وبقدرتها الخاصة وبفعلها المستمر مختفظ الأشياء بوجودها(۱).

ولقد ذهب بروشارد إلى القول بأن النفوس عند اسبينوزا تشارك في الذهن الإلهى وتوجد فيه بالفعل لا من حيث هي تكون النفس البشرية بوجه عام وإنما من حيث هي نفوس فردية تعبر عن ماهية جسم معين.

ويلاحظ أن مثل هذه النظرية موجودة لدى أفلوطين(٢).

ولقد مخدث موريس كوهن عن التراث الأفلاطوني المحدث الذي تشبع به ذهن اسبينوزا، وعن تمكن اسبينوزا من الاحتفاظ بجميع القيم البشرية العظيمة للأفلاطونية المحدثة والروحية بوجه عام(٣).

إلا أن هناك فريقاً آخر من المفسوين والشراح ينكر وجود مثل هذا الأثر الأفلوطيني، وخير ممثل لهذا الاتجاه فرويد نتال وإميل بريهيه.

ذهب بريهيه وهو من كبار مؤرخي الفلسفة إلى القول بأن فكرة

<sup>(1)</sup> E. Pollock, Spinoza, His Life & Philosophy, 2nd ed., London, 1899, p. 272.

<sup>(2)</sup> V. Brochard, La Dieu de Spinoza, in : Etudes de Philosphie Ancienne et de Philosophie Moderne, Paris, 1954, pp. 365/66.

<sup>(3)</sup> M. Cohen, The Intellectual Love of God, in: Menorah Journal, Vol. XI, Feb., No. 1, 1925.

اسبينوزا التوحيد بين الذهن الإلهى (الله) وبين موضوع هذا الذهن إنما يرجع إلى موسى بن ميمون الذى يعد من أبرز المفكرين اليهود فى العصر الوسيط أو يرجع إلى أحد شراح كتاب «الزوهار»(١) Zohar أى أصحاب مذهب القبالة، وأن هذه القضية فى أصلها أفلوطينية جاءت إليه وتأثر بها يتوسط هذه المؤثرات(٢).

وإن دل هذا على شيء، فإنه يدل على أن فلسفة اسبينوزا قد تأثرت بالأفلاطونية المحدثة عن طريق يهود العصور الوسطى.

#### ثانياً ـ بين أفلوطين وليبنتز (٢) (١٦٤٦ - ١٧١٦):

أثرت الأفلاطونية المحدثة تأثيراً كبيراً في الفكر الغربي الحديث، ولقد بلغ هذا التأثير ذروته في ألمانيا وبخاصة لدى الفيلسوف الألماني حوتفريد فيلهلم ليبنتز صاحب مذهب الذرات الروحية (الموادات).

Russell, A History of Western Philos., London, 1947, p. 604.

ولقد تولت أمه تربيته عقب وفاة والده وهو لا بزال بمد في السادسة من عمره وذلك من خلال انجاهات بروتستانية أرثوذكسية. وانظر أيضًا:

<sup>(</sup>۱) عقيدة يهودية قديمة تنطوى على نظرات فى الألوهية والخلق وتخطيط العالم متأثرة بالا بجاه الأفلاطونى، ونجد تعاليمها فى كتابين هما: كتاب التكوين وكتاب الأنواز . انظر: Munk, systeme de la kappale, Paris, 1842.

<sup>(2)</sup> E. Bréhier, Histoire de la philosophie, Tom II, Paris, (P.U.F), 150, p. 159.

<sup>(</sup>٣) ولد في مدينة ليبزج بالمانيا قبل سنتين من انتهاء حرب الثلاثين. وكان والده أستاذا للفلسفة الأخلاقية والقانون في جامعة ليبزج، أما أمه فكانت ابنة أستاذ في الحقوق وكانت ذات ثقافة عالمية وكلاهما من أصل ألماني. انظر:

R.W. Meyer, Leibnitz & Seventeeth Century Revolution, Translated by J.P. Stern, Cambridge, 1952, p. 2.

ومن أهم مؤلفاته: المونادولوجيا، وفي مبادئ الطبيعة، والنعمة الإلهية، والعدالة الإلهية. راجع: رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، الكتاب الثالث، ترجمة محمد فتحي الشنيطي، ص ١٤٠.

ونحاول الآن أن نقترب من حقيقة هذا المذهب الليبنتزى لنتعرف على علاقته بفلسفة أفلوطين.

فما هو الموناد؟ وما هى طبيعته؟ وما أهم طوائفه؟ يعتبر الموناد هو الأساس الذى قامت عليه فلسفة ليبنتز برمتها من منطق وفيزيقا وميتافيزيقا وأخلاق.

ومصطلح الموناد Monad مستمد من كلمة الموناس الإغريقية ومعناها الوحدة أو أنها تشير إلى ما هو واحد، ومن ثم فكثيراً ما يوضع هذا المصطلح في مقابل الفلسفات الثنائية أو الاثنينية أو الفلسفات التي تنادى بأن العالم مكون من جوهرين متباينين المادة والروح أو الجسم والنفس(١).

ويقرر لالاند A. Lalande أن هذا المصطلح استخدم بوضوح عند برونو وفان هلمونت وأخيرا عند ليبنتز الذى حدده بأنه جوهر بسيط يدخل في تكوين المركب(٢).

ويذكر لاتا R. Latta أن هذا المصطلح استخدم بواسطة جيوردانو برونو وعنه أخد ليبنتز لا عن طريق كتابات برونسو، ولكن عن طريق فان هلمونت(٣).

ويقف رايت W. Wright موقفاً غير محدد من تلك المسألة، إذ أنه يقول: • والجواهر أو مراكز القوة التي هي عند ليبنتز الحقائق القصوى للعالم يسميها ليبنتز بالمونادات، ذلك الاصطلاح الذي استخدمه جيوردانو برونو بوضوح، والذي ربما يكون ليبنتز قد استعاره أو لم يستعره منه (٤).

<sup>(1)</sup> Leibnitz, Principle de la nature et de la grac., Para, 1.

<sup>(2)</sup> A. Lalande, Vocabulaire technique et cirtique de la philosophie, p. 292.

<sup>(3)</sup> R. Latta, The Monadology & other Philosophical Writings of Leibnitz, p. 34.

<sup>(4)</sup> W.Wright, A History of Modern Philos., p. 120.

ويحتمل أن يكون ليبنتز قد اطلع على برونو أثناء زيارته لإيطاليا، كما يحتمل أيضاً أن يكون اطلاعه على برونو عن طريق فان هلمونت.

أما عن طبيعة المونادات، فالمونادات بسيطة تدخل في تكوين المركبات والمقصود بالبساطة هنا أنها بدون أجزاء(١١).

وعلى ذلك تكون الوحدات الحقيقية للعالم بسيطة وغير ممتدة (٢). وتختلف المونادات من حيث الكيف بينما تتفق من ناحية الكم (٢).

يقرر ليبنتز : «أنه من الضرورى أن يختلف كل موناد عن غيره من المونادات إذ لا يوجد في الطبيعة مونادان أى جوهران يتشابهان تماما وإلا اعتبر موناداً واحداً أو جوهرا واحداً.

ويتعين كذلك كما يقول ليبنتز أن يكون كل موناد مختلفاً عن الآحر ذلك لأنه لا يوجد في الطبيعة أبداً موجودان يشبه أحدهما الآجر تماماً بحيث لا يكون من الممكن أن نجد اختلافاً داخلياً قائماً على أساس تعيين ذاتي كيفي (1).

فالمونادات إذن بما أنها لا تختلف كما Quantitvely فيجب أن تختلف كيفا Quantitvely وهذا هو ما يشكل مبدأ ليبنتز الشهير الذى يدعو بمبدأ ذاتية اللا متميزات Identity of Indiscernibles وفحواه إنه إذا كان هناك موضوعان يتشابهان تماماً في جميع الاعتبارات أيا ما كانت فإنهما يكونان موضوعاً واحداً.

والموناد يفعل ولكن لا يتفاعل كما تتفاعل الذرات، كما أنه عالم

<sup>(1)</sup> Leibnitz, La Monadologie, Para 1.

<sup>(2)</sup> R. I. Saw, Leibnitz, ch. I, p. 49.

<sup>(3)</sup> Leibnitz, op.cit, Para 9, .

<sup>(4)</sup> Leibnitz, La Monadologie, Para 9.

مغلق على ذاته ولا نوافذ له بحيث لا يمكن لأى شيء أن يدخل فيه أو أن يخرج منه(١).

ومن ثم فإن التغييرات التى يخدث للمونادات لا يمكن أن تكون نتيجة مبدأ خارج عن المونادات نفسها، وإنما هو فى صميم المونادات نفسها، ويسميه بالشغف (٢) Appetition وهو ميل إلى التغير المستمر بالمرور على إدراكات جديدة بدون توقف.

أما عن طوائف المونادات أو درجاتها فإنها تقسم طبقاً لوجهة نظر ليبنتز إلى موناد خاتى وهو الله، الموناد الأعظم أو الأسمى خالق المونادات جميعاً مفارق لها، خارج عنها، إذ هو صانعها ومنشئها، كما أنه لا متناه، أبدى عاقل خير، مطلق القوة، ويتصف بالعلم والإرادة، وحاصل على كل أمر والعلم بكل أمر وعلى خير أسمى.

ومونادات أخرى مخلوقة، وهي على طوائف ثلاث:

- (۱) مونادات عارية عن الشعور Unconsious or Bare Monads: وهذه المونادات حاصلة على نضج معين واكتفاء ذاتي أي أنها حاصلة على إدراكات ولكن إدراكاتها غير واضحة وغير محددة، كما أنها لا تشعر بالإدراكات التي تقع لها كما لا تتعقلها. ولذلك يطلق عليها ليبنتز اسم والانتلخياه Entelechy.
- (۲) مونادات حاصلة على الشعور Conscious Monads؛ وهذه المونادات حاصلة على نضج معين واكتفاء ذاتي وحالة على قوة ونشاط، وتتميز عن الطائفة الأولى بأنها أرقى من حيث درجة الوضوح والتحيز والتحدد، بالإضافة إلى أنها تشعر بإدراكاتها وتحسها لكتها لا تتعقل

<sup>(1)</sup> Ibid., Para 7.

<sup>(2)</sup> Frank Thilly, A History of Philos., 3rd ed., p. 388, ff.

تلك الإدراكات. ويطلق عليها ليبنتز اسم «النفس الحيوانية» Soul.

(٣) المونادات الشاعرة أو العاقلة بذاتها Rational of Self Conscious وهذه الطائفة من المونادات إدراكاتها واضحة متميزة كما أتها تشعر بتلك الإدراكات وتتعقلها، ويطلق عليها ليبنتز اسم «النفس العاقلة» (Spirit أو الروح Spirit).

ويلاحظ أن النفس الناطقة إنما تستدل طبقاً لمبدأين عظيمين هما: مبدأ عدم التناقض Law of Contradiction الذي يستخدم في عالم الفكر ومبدأ السبب الكافي Law of Sufficient Reason الذي يستخدم في عالم الوجود.

صفوة القنول: ينادى ليستنز بطوائف المات للمونادات، وأن هذه المونادات تختلف درجة إدراكاتها بين الوعدوج والغموض، ويترب على ذلك أن الموناد إنما يسعى دائماً إلى الرقى والرفعة والسمو لكى يصل إلى مدينة الله أو مدينة النفوس الناطقة Kingdom of Rational souls تلك المدينة التي مجمع خير المونادات والتي يسودها الخير والحق والجمال والتي عاول أن مخاكى الله وأن تتحد به.

ويلاحظ أن فكرة ليبنتز الأحيرة وهى القوة بأن الموناد إنما يسعى حثيثًا للصعود إلى مدينة الله ثم محاولته الاتخاد بالله إنما يذكرنا بالجدل الأفلاطوني وكذلك الجدل الأفلوطيني صعودًا وهبوطًا.

ويرى الدكتور على عبد المعطى أن ليبنتز لم يذهب إلى جدل من هذا النوع الأفلاطوني أو الأفلوطيني.

بمعنى آخر: لا نكاد نجد ارتباطاً وثيقاً بين فلسفة أفلوطين وبين المجدل الجاهات الفلسفة الليبنتزية اللهم إلا إذا اعتبرنا فلسفة أفلوطين في المجدل الصاعد والجدل الهابط متشابهة مع القول بطوائف أو درجات للمونادات

عند ليبنتز تلك التي ينتقل فيها من مونادات غير شاعرة وغير عاقلة، ثم إلى مونادات شاعرة وغير عاقلة، ثم إلى مونادات شاعرة وعاقلة معا وأخيرا إلى الموناد الأعظم أو الله.

كما أن ثمة اختلاف رئيسى بين أفلوطين وليبنتز وهو أن النفس عند أفلوطين هي التي تصعد وتهبط في رحلتها الروحية، بينما المسألة عند ليبنتز لا تعدو أن تكون تقسيماً لدرجات المونادات وتمييزاً لطوائفها وحسب، ولم يجد عنده أية إشارة لجدل صاعد أو هابط في فلسفته على الإطلاق(١).

# ثالثًا ــ بين أفلوطين وهوايتهد (١٨٦١-١٩٤٧):

أثرت فلسفة أفلوطين في الفلسفة الواقعية أو التقدمية تأثيراً كبيراً، وبلغ هذا التأثير ذروته لدى هوايتهد.

والآن تحاول في هذا الصدد أن نبين كيف أن دراسة الأفلاطونية المجديدة تساعد في توضيح بعض المشاكل المعينة في الفلسفة الواقعية والتقدمية وسوف يتم ذلك عن طريق التركيز على البيانات المميزة للخالقية والأحكام غير الإحصائية للاحتمال في العملية والواقع التي أعدها هوايتهد، وسنرى أن يعض هذه المشاكل المعينة في بايناته من الممكن توضيحها عن طريق دراستها لأنها تعكس بوضوح بعض المشاكل المالوفة في فلسفة أفلوطين.

والآن تتناول تخليل بعض المشاكل التي جاءت في فلسفة هوايتهد ثم نعود بعد ذلك إلى مناقشة مفهوم التعاطف في فلسفة أفلوطين ثانياً للتعرف على مدى تأثر هوايتهد بفلسفة أفلوطين.

المعلى محمد، لينتز، فيلسوف الذرة الروحية، مع ترجمة (المونادولوجيا) ، دار الكتب المجامعية ، ١٩٧٢، ص ٢٥٣.

# أولا \_ الحالقية Creativity عند هوايتهد:

وصف دونالد \_ و \_ شيبربورن Donald W. Sherburne دراسة هوايتهد عن مقولة الخلق والابتكار كما جاءت في العملية والواقع بأنها مضللة Elusive ومقتضبة Terse إلى حد الغموض والإبهام (1)Obscurity

ولقد ذهب أرسطو إلى أن الهيولى أو المادة هى النهائي الذى يقبل الصور، أى هى تلك التى تأخذ أشكالا مختلفة ينجم عنها فى النهاية الجوهر الفردى Individual Ousia.

ومادامت المادة هي الأساس الذي يتشكل عنه كل جوهر أو كيان فعلى فهي إذن عامة ونهائية ولا توجد فقط إلا في تفردات عينية Concrete فعلى فهي إذن عامة ونهائية ولا توجد فقط إلى أن النهائي أن وجد إلا في أمثلة فردية، وبين أن هذا بوضوح يمثل أهمية عظمى بالنسبة إلى كل نظرية فلسفية، وأن أي فكر فلسفي يجب أن يشير ضمنا أو صواحة إلى مقولة النهائي.

يقول هوايتهد اليوجد في كل نظرية فلسفية انهائي يكون فعلياً بالنسبة لأعراضه أو حوادثه، وتكون له القدرة فقط على التجسد في أعراضه أو حوادثه لا يكون فعلياً (٢).

ويضع هوايتهد للنهائى أى لتلك الفاعلية العامة المجردة مصطلح الخالقية، الذى يعتبر بمثابة ترجمة أخرى للهيولى الأرسطية وللمصطلح الحديث المادة الخام أو الحيادية Neutral Stuff بشرط أن تسلب من هذه المادة أو تلك، فكرة قابليتها السلبية للتشكل في صورة Form أو علاقات

Donald W. Sherburne, A Key to Whitehead's Process & Reality, New York, 1966, pp. 32-33.

<sup>(2)</sup> Alfred N., Whitehead, Process & & Reality, p. 9.

خارجية External Relations أى أن الحالقية مجردة من فكرة الاستقبال السلبي من حيث الشكل أو العلاقات الخارجية

إن مصطبح الخالقية يعبر عن الفكرة الدقيقة للفاعنية العامة التي تخدث بواسطة العالم لفعني ... والخالقية ليس لها في داتها صعة، كما أن المادة الأرسطية ليس لها في ذاتها صفة، إنها فكرة دات تعميم عال ترتكز على كيانات فعلية، وليس لها صفة عميزة في دانها، لأن كل الصعات تكون مرتبطة بوجودات فردية (١)

لقد أحلت فلسفة هوايتهد مصطلح «الخالقية» محل المادة الأرسطية كنهائى علماً بأن هوايتهد يستخدم هذا المصطلح كما قرر ذلك هو بالمعنى الدى يعطيه انقاموس لفعل Create وهو Being Forth (يحدث ا يشمر ا يولد) أو Beger (ينجب المولد السبب) أو Produce بنتج (٢).

ورغم وجود بعض التشابه بين المصطلحين (خالقية ومادة) فهناك اختلافات هامة بينهما، فتصور الخالقية يتفق مع تصور المادة من حيث أن كلا منهما لا يوجد إلا في كيانات فردية عديدة.

وهو يختلف عنها من حيث أن الخالقية فاعلية خالقة عالمة مختلفة في Activity وأن النهائي أيضاً فاعلية لها تأثيرها على تشكله بصورة مختلفة في جزئيات فردية أو كيانات فعلية، في حين أن هذه الفاعلية أو ذاك التأثير أو ذاك الفعل الذي تتشكل وققه الهيولي أو المادة الأرسطية في صورة مختلفة لا تنسب إلى النهائي ولكن تنسب إلى الصورة.

ولقد لاحظ جيلسون E. Gilson هذا حين قبال: (إنه لمن الواضح أنه إذا كان للجوهر فعل، فإن هذا الفعل لا يتصل بالمادة، وإنما يتصل بالصورة

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 42-43.

<sup>(2)</sup> Ibid., p. 302.

فالصورة هي الفعل الذي يكون الجوهر، به هو ما هو فليس ثمة واقع أسمى من الصورة، ولا حتى الوجود ذاته. لا يوجد شيء فوق الوجود، وفي الوجود لا يوجد شيء فوق الصورة، وهذا يعنى أن صورة موجود هي فعله الذي بدونه لا يوجد أي فعل آخره(١).

ولقد رفض هوايتهد هذه الفكرة الرئيسية وإن كان يتفق مع أرسطو في أن الفعل هو خاصية عامة لما هو فعلى (٢)، وأنه إذا كان هذا الفعل الذى يكون به الشيء ما يكون عليه هو الصورة Form فإن الصورة يمكن أن تعتبر ضمنياً كنهائي، لكننا نعلم أن الصورة لا يمكن أن مخقق مطالب النهائي.

ولقد عرف أرسطو ذلك بنفسه حينما وضع اصطلاح صورة وتمسك بتوحيد الصورة بالوجود Being.

مما سبق يتضح لنا الآتى:

(۱) تعتبر الخالقية هي العنصر الديناميكي في فلسفة هوايتهد العملية بمعنى أن الخالقية في نسق هوايتهد الفلسفي تكون بمثابة الأساس النهائي لوجود العالم، من حيث أن العالم يوجد بفضل صفته النهائية كفاعلة خالقة.

وتوضح لنا هذه النقطة التفرع الواضح لهوانتهمد من أرسطو وهذا التفرع يظهر جلياً واضحاً في مقارنة هوايتهد بين الخالقية والابتكار، والمادة الأرسطية كما أوضحنا، حيث إنه يوجد في مادة أرسطو إمكانية التغيير أما في ميتافيزيقا هوايتهد تعتبر الخالقية ضرورية لإحداث التغيير.

إن عالم فيلسوف التقدم أو الواقع يجب ألا يكون متغيرًا دائمًا فحسب بل يجب أن تلازمه صفة التغير الدائم.

<sup>(1)</sup> E. Gilson, Being & Some Philosphers, p. 47.

<sup>(2)</sup> J. Ownes, The Doctrine of Being in Aristotelian Metaphysics, ch. 14; E. Gilson, op.cit., pp. 43-44.

ويرى هويتهذ أن توضيح المعنى الذي تتضمنه عبارة (كل الأشياء تنساب) هو مهمة رئيسية من مهام الميتافيزيقا(١).

ورغم ذلت فإن هذا التغيير هو تغير منظم وموجه، تغير عالم هو تطور خلاق دائماً نحو التجديد(٢).

ويعتبر لمه في نسق هوايتهد هو خالق الخالقية (٢)، ويقوم بتوجيه وترشيد عملية الخلق والابتكار عن طريق تقويم الاحتمالات في الطبيعة الأساسية. ومع هذا فإن عمل الله هو إعلاء وتصعيد للتجديد في التطور الخلاق وهذا لا يعنى أنه يقوم بهذا العمل ويخرجه إلى حيز الوجود (٤).

وكما رينا من قبل أن الحلق والابتكار هو الانجاه نحو الجديد بصفة دائمة وبدود تدخل إلهي معين.

وعند هذه النقطة يتساءل المرء عما إذا كانت مقولة الخالقية عند هوايتهد ليس بالنببة هوايتهد ليس بالنببة هوايتهد ليس بالنببة للمادة التي توصف بأنها تنطلع إلى الذكر وتميل إليه(٥). الشكل ومخن إليه كما تتطلع الأنثى إلى الذكر وتميل إليه(٥).

ويبدو كما أو كان هوايتهد على وشك القول بأن الخالقية لا مختاج الى خلق ماهية أحرى فحسب، بل إلى خلق كيان جديد بصورة جدية وله أكثر من مجرد اختلاف عددى بينه وبين الكيانات الأخرى.

 (۲) لا يجب فهم الخالقية على أساس كونها تغيير في المد العالمي ولكن يجب فهمها على أنها مبدأ للتجديد.

<sup>(1)</sup> Whitehead, Process & Reality, p. 314.

<sup>(2)</sup> Ibid., p. 340.

<sup>(3)</sup> Ibid., p. 47.

<sup>(4)</sup> Ibid., p. 31.

<sup>(5)</sup> Aristotle, Physics, 192 a 20-24.

وكما يقول هوايتهد وإن كلمة خالقية تعبر عن فكرة أن كل كيان فعلى يمثل عملية منبثقة عن جدة Novelty تسمى بالعملية الميكروسكوبية، بمعنى أنه بصير أو يأتي إلى الوجوده(١).

(٣) إن مذهب هوايتهد يسلم بأن كل كيان فعلى هو فعل صيرورى وأن وجود الكيان الفعلى Actual Entity هو صيرورته، ومن هنا فبينما وحد أرسطو بين الصورة والوجود، وحد هوايتهد بين الوجود والفعل، فالكيان الفعلى عنده كيان فاعل.

ثانيا \_ الأحكام غير الإحصائية للاحتمال Non-Statistical Judgment:

كتب هوايتهد مقالا عن الأحكام غير الإحصائية للاحتمال في القسم الثامن من الجزء الثاني من كتابه الرئيسي (العملية والواقع).

وهذه الدراسة لم تخظ بالأهمية والملاحظة إذا ما قورنت بمقولة الخالقية ويدافع هوايتهد بطريقة استقرائية عن نسقه الميتافيزيقي على النحو التالى:

- ١ ـ يوجد لكل حدث فعلى البيئة التي ينبعث منها وهذا على أساس تكوينها الخاص.
- ۲ ــ إن بعض الكيانات تكون فعلية أى كيانات ممتلئة بالوجود، أو يوجد على
   الأقل كيان فعلى واحد.
- ٣ ــ إن الكيانات الفعلية تكون بمثابة الأساس الذى تشتق منه كل أنواع الوجود الأخرى، أو يتم مجريدها عنه (٢).

وبما أن الكيانات الفعلية هي كل ما يوجد بالمعنى الكامل للوجود،

<sup>(1)</sup> Whitehead, Adventures of Ideas, New York, Macmillan Company & Cambridge Univ., Press, 1933, p. 303.

<sup>(2)</sup> Whitehead, Process & Reality, p. 103.

فإن سائر الكيانات الأخرى توجد فقط بالاشتقاق أو بالتجريد من الكيانات الفعلية.

وطبقاً للمبدأ الأنطولوجي يبنى العالم الواقعي من الكيانات الفعلية ومن كيانات أخرى تستمد وجودها وتشتقه بالتجريد من الكيانات الفعلية(١).

٤ ــ يوجد افتراض ما في كل حكم استقرائي أو احتمالي، وهذا الافتراض
 إما أن يكون ضمنيا أو صريحاً بالنسبة لنوع أو أكثر من الأحداث
 الفعلية لتى يتضمنها الموقف المعنى.

ونتيجة لذلك يوجد افتراض ما ذو طابع عام إلى حد ما بالنسبة للبيئة (٢). وقبى أن نسترسل في مناقشة مقالة هوايتهد عن الأحكام غير الإحصائية للاحتمال يحس التأكيد على صفة الراديكالية التي يتصف بها انفصال هوايتهد عن تقليده البريطاني. فبالنسبة لهيوم وكثير من الفلاسفة المعاصرين تعتبر الحقائق ذرية وليس لها علاقات أو لها علاقات لانهائية.

آما بالنسبة لهوايتهد فلا توجد علاقات داخلية حقيقية بين الأشياء وحسب ولكن يلاحظ أن أى شىء يفترض مقدماً مجموعة محددة من البيئات الممكنة التى قد يكون نشأ منها هذا الشىء.

إن العلاقة بين أى حدث فعلى وبيئته ليس بالقوة التى تسمح للبيئة بأن تحدث الحدث الفعلى، وفي نفس الوقت فإن هذه العلاقة ليست بالتفكك والضعف الذى يسمح لأى شيء أن ينشأ من أى شيء.

ويقترب هوايتهد من التقليد الكلاسيكى أكثر إذا قورن بكثير من الفلاسفة المعاصرين وذلك عند إعادة تأكيده لمبدأ هذا الشبل من ذاك الأسد، أو الجزاء من طبيعة العمل. ويستمر هوايتهد في مناقشته ويرى أن هناك مبدأ

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 110.

<sup>(2)</sup> Whitehead, op.cit., p. 314.

آخر يتناسب ومناقشة الاستقراء، وهذا المبدأ هو دمبدأ وثاقة العلاقة المركزة والمتدرجة بين الأشياء الخالدة والمعلومات الفيزيقية الأولية للخبرة.

وهذا المبدأ يعبر عن حقيقة فعلية بالنسبة للتكيف التفضيلي بين الأشياء الخارجية المختارة والأحداث الجديدة المنبثقة من بيئة معينة (١).

ويوجد هذا المبدأ في نص نظرية الاستقراء لمذهب هوايتهد الخاص بالهدف الذاتي. وكما سبقت الإشارة إلى أن الحرية المطلقة للخلق الذاتي لأى كيان فعلى إنما تكون محددة بماضيه الذي يزوده بالمعلومات التي يستخدمها في عمله بالإضافة إلى هدفه الذاتي.

ويصف هوايتهد هذا الهدف الذاتي بطريقة غامضة إلى حد ما على أنه المنحة التي يرثها الموضوع من الترتيب الحتمى للأشياء المدركة مفاهيمها في طبيعة الله.

وينتقل هوايتهد بعد ذلك لشرح طبيعة الله باعتباره الكيان الفعلى الفريد الذي يمد سائر الكيانات الفعلية الأخرى بوجودها.

وقبل أن نتحدث عن طبيعة الله عند هوايتهد، يمكن القول بأن الميافيزيقا عنده تهتم بالكيانات الفعلية ومحاولة فهم طبيعتها في ضوء مبادئ أو ملامح عامة تشارك فيها تلك الكيانات، ولما كيانت الميتافيزيقا تهتم أساسا بالملامح أو المبادئ العامة للكيانات الفعلية فإن هوايتهد يستخدم مصطلح ميتافيزيقا، والصفة ميتافيزيقي استخداماً يتوافق مع تلك الإشارة إلى هذه الملامح العامة عمومية مطلقة.

يقول هوايتهد وإن ما يصفه بأنه ميتافيزيقى من الكيانات الفعلية بالمعنى العام والصحيح لكلمة ميتافيزيقا \_ يجب أن يكون قابلا للتطبيق على الكيانات الفعلية. أى أن يكون عاماً عمومية مطلقة(٢).

<sup>(1)</sup> Whitehead, op.cit., p. 315.

<sup>(2)</sup> Ibid, p. 162.

ويلاحظ من هده الميتافيزيقا الهوايتهدية ذات طابع وصفى، فهو يقبلها بوصفها وصف للواقع تستمد منه المبادئ العامة لكل تفسير(١)

ويرى هو يتهد أننا يمكن أن نستخلص من وصف واقعية عينية كاملة أو بناء من الكياتات الفعلية، بعض الملامح العامة والضرورية التي يبغى أن تكون حاضرة في كل كيان فعلى (٢).

ويترتب على هذا أن الميتافيزيقا عند هوايتهد لا يمكن إلا أن تكون وصفية (٢). ويعتبر الكيان الفعلى عند هوايتهد هو التصور الرئيسى للأنطولوجيا تماماً، كما يعتبر الموناد عند ليبنتز بمثابة التصور الرئيسى للأنطولوجيا عنده.

ويترتب على ذلك أن هوايتهد يقيم الميتافيزيقا ابتداء من وجود الكيان الفعلى وهنا تسمس تداخلا بين الميتافيزيقا والأنطولوجيا الهوايتهدية (٤)

ويصف هوايتهد الكيانات الفعلية بأنها لا تتمايز نوعا، أى أنها كلها وحتى الله باعتباره أحدها من نفس النوع، ولكنها تتمايز من حيث الوظائف ودرجات الأهمية، ثم يذكر لنا أن كيانا فعلياً من هذه، تكون له فرديته التى ثميزه وواحديته واكتفائه الذاتي واتخاده الداخلي، لكنه يكون رغم ذلك متصلا بسوابقه من الكيانات ومؤثراً في لواحقه منها.

ثم يصف وجود الكيان الفعلى فيقرر أن وجوده يقوم على صيرورته، إلا أن هوايتهد يحذرنا من وصف الكيان الفعلى من منظور استاتيكى مورفولوجى فيقول وإن الكيان الفعلى هو عملية وهو لا يمكن أن نصفه فى

<sup>(</sup>١) زكريا إبراهيم، دراسات في الفلسفة المعاصره، ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) كولينز، الله في الغلسفة الحديثة، ترجمة فؤاد كامل، ١٩٧٢، ض • ٤٤.

<sup>(</sup>٣) بوخينسكي، تاريخ لفلسفة الماصرة في أوروبا، ص ٣٤٧.

<sup>(1)</sup> على عبد مُعطى، الفرد نورث هوايتهد، فلسفته وميتافيزيقاه، دار المعرفة الجامعية، ١٩٨٠، ص ٤٩٤.

ضوء مورفولوجيا المادة،(١).

وينتهى هوايتهد إلى الصيرورة التى يقبلها هنا هى صيرورة حة ثم يصل إلى وصف الكيان الفعلى بأنه حقبى أو ذرى الصيرورة. ثالثاً ـ الله عند هوايتهد:

سبقت الإشارة إلى أن الكيان الفعلى Actual Entity عند هو ا التصور الرئيسي للأنطولوجيا وأنه بمثابة الأساس الذي تشتق منه آ الوجود الأخرى، وأن له وظيفة ميتافيزيقية تتمثل في إمداد الكيانات بالغاية الذاتية.

وهنا يقول «هوايتهد» : وبهذا المعنى فإن الله هو مبدأ التحد الكيان الفعلى الذى يستقبل منه كل كيان زمانى فى عملية معاية الذاتية الأولية التى تبدأ منها عملية خلقه الذاتي».

ولتمسك هوايتهد بالترابط Coherence ولخوفه من خرقه فيا على أن الله لايمكن معالجته على أنه استثناء من كل المبادئ الميتافييز بل على العكس من ذلك نجد هوايتهد يقرر أن الله يجب أن يتصور في ضوء المبائ الميتافيزيقية العامة المطبقة على الكيانات الفعلية(٣).

ولقد رأى هوايتهد أن الكيان الفعلى الفريد أى الله ضرورى الكيانات الفعلية الكيانات الفعلية الكيانات الفعلية الكيانات الفعلية الأكيانات الفعلية الأن توجد بدون تحديد ومن ثم فهى تعتمد على الله كمبدأ يمدها بال

وهذا يعنى أن الكيانات الفعلية العادية يمكن أن تأتى إلى الوج توجد بفضل استلامها لغاياتها الذاتية من الله.

Leclerc, Whitehead's Metaphysics, p. 70. ehead, op.cit., p. 486. Leclerc, op.cit., p. 193.

ومن ثم يمكن أن نطلق على الله أنه خالق كل كيان فعلى زماني(١).

ويذكر هوايتهد أن الله هو المثال الأصلى للخالقية ومن ثم فهو الشرط الأصلى الذى يصف أفعالها \_ ومعنى ذلك أن الله علاوة على أنه مثله فى ذلك مثل أى كيان فعلى عادى يشترط الخالقية فى كل مثال تفردى لها وذلك حين يقوم بدوره المتافيزيقى المتمثل فى مد كل كيان فعلى بغايته الذاتية.

ويرى أن الله كمبدأ للتحديد \_ يجب أن يكون حاصلا على استحواذات تصورية بالغايات الذاتية التي تتوافق مع الكيانات الفعلية الجزئية، كما أن هذه الغايات الذاتية المختلفة كما تتبدى في الاستحواذ التصورى الله هي الموضوعات الأبدية كقوة أو إمكانية لفعلنة الكيانات الفعلية العادية (٢٠).

وبعبارة تخرى يمكن القول بأن الله يتصور الموضوعات الأبدية من حيث إشارتها وتوافقها مع فعلنة الكيانات الفعلية المكونة للعالم (٣).

إن الطبيعة الأولية جانب واحد فقط من جوانب الله ويجب أن يكون واضحاً لدينا أتنا حينما ننظر إلى الطبيعة الأولية فإننا نقوم بتجريدها من الله كفعلى كامل.

ويذكر هوايتهد أن الله مطلق باعتبار ونسبى باعتبار آخر(٤).

وهنا بخده يقول: وإن طبيعة الله مثل الفعليات الأخرى مزدوجة، فهو حاصل على طبيعة أولية، وعلى طبيعة تالية، والطبيعة النالية له طبيعة واعية، وهي مخقق العالم الفعلى في وحدة طبيعية وخلال انتقال حكمته، إن

<sup>(1)</sup> Whitehead, op.cit., p. 317.

<sup>(</sup>٢) على عبد المعلى محمد، مرجع سابق، ص 220.

<sup>(3)</sup> Ivor Leclerc, op.cit., p. 196.

<sup>(4)</sup> Ibid., p. 203.

الطبيعة الأولية تصورية، أما الطبيعة التالية فهي نسيج المشاعر الفيزيقية الإلهية على تصوراته الأولية (١٠).

بعبارة أخرى يمكن القول بأن لله طبيعتان، طبيعة أولية وأخرى ثانوية بمقتضى الطبيعة الأولية يصبح الله غير متحرك وغير متزمن وتحققه في الحاضر هو محقق كامل وغير متناه.

فالله أبدى، وهو من هذه الوجهة لا يعدو أن يكون كيفية من كيفيات عملية الخلق، فعمليات الخلق هي وحدها التي تثبت الحياة فيه.

كما أن لفظ التعاطف عند الرواقية لا يخلو تماماً من الضمنيات السحرية للعلم لأنه كان غالباً ما يستخدم لتفسير مدى صحة الأنواع المختلفة للآلهة الشائعة في ذلك الوقت(٢).

أما بالنسبة لأفلوطين فإن كلمة التعاطف كانت تستخدم لتفسير كيف أن تنبؤات الفلكيين كانت صحيحة عادة وكيف أن السحرة ذوو تأثير فعال(٣).

أو بعبارة أخرى كانت الفكرة عنده تستخدم لتبرير السحر على أساس أن السحر يمكن أن يفسر عقلياً في رأيه إذا تصورنا أن القوى المتعاطفة في الكون تتقارب وتخضع للقوى الشبيهة بها التي يحاول أن يستدعيها الساحر.

وكذلك التنجيم، كما يبرر الدعاء والصلاة بتعاطف الكائنات العليا معنا والإدراك الحسى أيضاً يفسر بالتعاطف لأن إدراك ما هو بعيد يستحيل في نظر أفلوطين لو لم تكن مجمع بين الإنسان وبين ما يدركه، تلك الوحدة الناشئة عن مشاركتهما في كون عضوى واحد(٣).

<sup>(1)</sup> Whitehead, op.cit., p. 488.

<sup>(2)</sup> J. Lebreton, Histoire du dogme de la Trinité, 8<sup>th</sup> ed, Tom. I, Paris, 1927, p.93.

<sup>(</sup>٣) فؤاد زكرياء مرجم سابق، سي ١٤٧، ١٤٨.

وفى فقرة سابقة يذكر أفلوطين عدداً من تأثيرات التعاطف بطريقة لا تبعد كثيراً عن مجال سحر المعالجة المثلية ويؤثر التعاطف على نمو الحيوانات والنباتات وذلك عن طريق تعاطفها مع الأشكال النجمية أو الفلكية.

ويؤثر التعاطف على أنواع الأشياء التي تتميز بها الأقطار المختلفة كما يؤثر على الاختلافات البشرية سواء كانت جسمية أو عقلية.

ويفرق أفدوطين بين نوعين من التعاطف هما:

التعاطف الذي تفترضه الآلهة سلفاً ويمكن أن نطلق عليها التنبؤي والتعاطف المؤثر.

والآن نحس كل نوع على حده.

(1) التعاطف التبرى Predictive Sympatheia:

سبقت لإشارة إلى أن التعاطف التنبؤى هو ذلك التعاطف الذى تفترضه الآلهة سلفاً.

هو حالة كونية موجودة وذلك لأن الكون بمثابة وحدة عضوية متماسكة وأن كل جزء فيه بمثابة مرآة تعكس الجزء الآخر.

ولما كان التعاطف التنبؤى موجوداً فى جوهر وطبيعة الكون، فإن أفلوطين يقوم بمناقشته فى ضوء العلاقات التى تربط بين النفس والعالم المحسوس، ويرى أفلوطين أن العلية فى العلاقات الخارجية لن تكون بمثابة تفسير كاف للتغير الظاهرى الموجود فى العالم المادى، وإنما يمكن تفسير هذا العالم بتغيراته الظاهرة فى ضوء العلاقات الداخلية.

ويميز أفلوطين بين العلاقات الداخلية والعلاقات الخارجية على النحو التالى: • فكما أن توجيه الحيوان بمفرده يكون من الخارج أو من الأجزاء أو من الداخل، من المبدأ الحاكم، وكما يبدأ الدواء من الخارج ويسير إلى أماكن مختلفة من جزء إلى جزء ويخطط لكل عمل فإن الطبيعة تعمل من الداخل ولا تحتاج إلى تخطيط إن نوجيه الكون لا يتمق ومثال الدواء، بل يتفق مع الطبيعة، (١) . فكأن أفلوطين يؤكد هنا أن كل جزء في الكون يرتبط مع كل جزء آخر على أساس البناء والتكوين الداخلي.

ويرى أفلوطين أن كل شيء في العالم يحتوى على بذور التطور في المستقبل مما يمكنه من النمو والتطور، ويدو ذلك تماما كما جاء في المذهب التجريبي من أن كل حدث يتبع أي حدث آخر منطقياً (٢).

ومن جهة أحرى يؤكد أفلوطين على أن التعاطف التنبؤى يعنى ضمنيا أن كل شيء في العالم المادى يفترض سلفا الروح بصورة وجودية كمبدأ للاتخاد في العالم الظاهرى

وتتحد أرواح الأشياء الفردية في العالم المادي وتنغرس في النفس(٣).

### (٥) التعاطف المؤثر Operative Sympatheia

يوجد التعاطف المؤثر في مقابل التعاطف التنبؤى \_ ذلك التعاطف الذي يعتبر بمثابة حالة محلية فقط، وذلك لأن السحر يؤثر تأثيراً كبيراً في الكون وأن كل جزء في الكون إنما يكون في حالة تعاطف مع أجزاء أخرى معنة.

ويرتبط هذا النوع من التعاطف بالنجوم (1) والأفلاك ويختلف عن القيد الخارجي لأن الساحر لا يعمل من مكان خارجي (٥)، كما يوجد التعاطف المؤثر بعيداً عن متناول العمل البشرى والرغبة البشرية (٢).

<sup>(1)</sup> Enn., IV, 5, 11, 1-2.

<sup>(2)</sup> Enn., V, 7, 5.

<sup>(3)</sup> Enn. IV, 9, 1.

<sup>(4)</sup> Enn., IV, 4, 30.

<sup>(5)</sup> Enn, IV, 4, 40.

<sup>(6)</sup> Enn, IV, 4, 41.

ويستخدم فنوطين مثال الرنين لتوضيح التعاطف المؤثر، وذلك على النحو التالى: إن عصلاة يستجاب لها إذا كانت أجزاؤها تتفاعل معا كلحن واحد مثل وتر موسيقى إذا ما انجذب طرفه يهتز الطرف الآخر

وغالباً فإن جدب وتر واحد وإنتاج صوت موسيقي يوقظ ما قد يمر كإدراك في وتر حر نتيجة لكونهما في انسجام ومتناغمين على أساس مستوى موسيقي واحد.

وإذا كان توتر وتر موسيقى يؤثر على الوتر الآخر نتيجة للانسجام الموجود بينهما فكذلك الحال بالنسبة للأوتار الأخرى كلها، فلابد أن يكون هنا نظام تنغيمي واحد.

وتتميز القيثارة بانسجام النغمات التي تمثل علاقة وثيقة منسجمة رغم اختلاف أوتارها.

تبين هذه الفقرة بوضوح كيف أن التعاطف المؤثر مغروس فى اللوجوس وأن التأثير الانسجامى للنفس موجود فيالعالم المادى وذلك لأن التعاطف المؤثر موجود وذلك لكون العالم أو الوجود برمته فى حالة انسجام كامل واحد(١).

لكن يلاحظ أن التعاطف المؤثر ليس هو اللوغوس، بل هو نتيجة للوغوس، وحيث إن العالم الظاهرى يشكل نظاماً واحداً فإنه من الممكن أن يؤثر كل جزء على الآخر، ولكن من المستحيل أن يحدث ذلك في عالم ذراته غير متصلة بعضها مع البعض الآخر.

ويشبه التعاطف الموثر العلية الميكانيكية من حيث أنه قادر على التشكيل الدقيق رغم أنه يختلف معه في أنه يعمل من بعد.

<sup>(1)</sup> Enn, IV, 4, 41, 41, 7.

إن التعاظف المؤثر هو تكيف الأسباب المستقبلية ولكن عمله ليس عشوائيًا نتيجة النظام الموجود في الكون(١).

وأخيراً يمكن القول بأن التعاطف المؤثر يوجد في الطبيعة العضوية للكون تماماً مثل التعاطف التنبؤي رغم اختلافهما في جوانب أخرى.

## خامساً \_ المادة عند أفلوطين:

تتمتع مناقشة أفلوطين للمادة Matter بشهرة سيئة نتيجة خلطها المفترض بين المقولات (التصنيفات) الوجودية والخلقية ولعل هذا الخلط راجع إلى خلط لفظى، وأن أفلوطين يستخدم اللفظ (شر) بمعنى غريب جداً يتفرع من التقليد الأفلاطوني.

فالشر الأفلوطيني هو حالة أو طريقة للأشياء أكثر من كونه نوعاً من الأحداث وعلى هذا الأساس فهو ليس كالشرور المادية.

ولا يعنى هذا أن أفلوطين ينكر وجود الشرور المادية، فهو يعترف بوجودها، ولكن عندما يتحدث عن الشر فهو يعنى أولا نوعية الوجود التى تسبق الحوادث الشريرة والتي تشترك في الشر.

وعلى هذا الأساس فإن النظرية الأفلوطينية على عكس من تصور أوغسطين الأفلاطوني الجديد المسيحي الذي يعتبر الشرور المادية تقريباً. أما أفلوطين فيعتبر الشرور الخلقية أعمالا للروح.

ويحدد الشر بميداً عدم الاستقرار في العالم المادي(٢)، وعلى أساس هذا التعريف للشر، فإن أفلوطين يعتقد بأنه يستطيع أن يبرهن على وجود الشر وأن الشر موجود بالضرورة، فالإيذاء من الممكن أن يعتبر ضروريا إذا كان مسبه شرير خلقياً.

G. Donald, The Plotinian Logos Doctrine, The Modern Schoolman, 1960, p. 304.

<sup>(2)</sup> Enn., I, 8, 5.

وينكر أفعوطين أن يكون الشالوث الإلهى الذى هو السبب الأول للكائنات والوحود برمته مسرير خلقيا، ولكن يعتقد أن حقيقة الشر الخلقى تناسب وصف العالم المنفسى لا العالم المادى على عكس الأفلاطونيين الوسطاء والغنوصيين.

وقد يتساءل المرء عما إذا كان اختيار اللفظ اشرا سليماً وعما إذا كان المدا الاستخداء المحاص مسئولا نسبياً على الأقل عن تفسير معناه على أساس كونه نظرية غنوصية للمادة(١).

ولايمكن بحال من الأحوال أن ننكر الاختلافات بين النظريات الأفلوطينية والغنوصية للمادة كانت ستصبح أكثر وضوحاً لو كان أفلوطين قد استخدم غظ الخالقية والإمكانيات الخالصة بدلا من لفظ الشر لوصف المادة.

وإقراراً لمحق يجب الاعتراف بأن أفلوطين قد وسع من استخدام كلمة كامن أو استعداد ليشمل معنى أرسطو لكلمة (ما هو بالقوة)، ومعنى كلمة (مكانية) عند أفلوطين(٢).

ويلاحظ أن لفظ «الخير» في التقليد الأفلاطوني، بمثابة الواحد عند أفلوطين. فالنفظ الأول كان يفهم على أنه يستخدم بدون معان ضمنية خلقية ولهذا كان أفلوطين سباقاً في توقع مفسريه أن يدركوا أن الشر مثل الخير يستخدم بدون ضمنيات خلقية، ولهذا بجد أن أفلوطين لا يخلط بين المسائل الوجودية وسائل القيم وأنه يستخدم كلمة الشر ليعني بها عدم الاستقرار وليس الإيذاء الخلقي.

وجدير بالذكر أن مادة أفلوطين عكس مادة أرسطو، إذ أن مادة أفلوطين

<sup>(1)</sup> Enn., I, 8, 3.

<sup>(2)</sup> Enn., I, 8,8.

ليس بها انجاه داخلي نحو الشكل بل هي حالة عشوائية كاملة (١).

والمادة ليست مستقرة وهي قادرة على اتخاذ أي شكل ولا يوجد أي سبب لاتخاذها شكلا دون شكل آخر(٢).

لكن يلاحظ أن الاستثناء الوحيد لعدم استقرار المادة هو الأجرام السماوية لأن النار التى تكونهالا تستطيع تغيير عنصرها إلى عنصر آخر بسبب موقفها المكانى وليس بسبب الاستقرار الجوهرى للمادة.

وينتج عن عدم استقرار المادة فإن أشكالها ليست كاملة وهذا جانب سلبى للمادة لأن الشكل ليس نتيجة معارضة إيجابية لشكل ما بل عن طريق الميل نحو شكل آخر(٢).

<sup>(1)</sup> Enn., V, 7.

<sup>(2)</sup> Enn., 1, 8,8.

<sup>(3)</sup> Ibid.

#### تعقيب

عرضنا فيما سبق لبعض التماثلات بين أحكام هوايتهد غير الإحصائية للاحتمال كما جاءت في القسم الثامن من الجزء الثاني لكتابه «العملية والواقع» وكذلك حديثه عن الخالقية، وبين استخدام أفلوطين للتعاطف وتصنيفه للمادة، ولا يبقى الآن سوى إقرار هذه التماثلات بصورة أوضح.

كانت أحكام هوايتهد غير الإحصائية للاحتمال والتعاطف الأفلوطينى بمثابة محاولات لتقديم عامل خاص للتحليل السببى أو العلى للظواهر المادية أو الفيزيقية وكان كلاهما بمثاية محاولات لرؤية تكرار حدوث التغييرات في العالم المادى نتيجة لما هو أبعد من مجرد تأثيرات الأحداث الماضية.

وكان كلاهما محاولات لإضافة بعد سببى رأسى للتحديد الأفقى للماضى ورغم أن تعاطف أفلوطين يمكن النظر إليه على أنه علية متزامنة مألوفة لدينا، فلا يوجد سبب يمنع من اعتبار احتمالات هوايتهد كعامل سببى متزامن، وإذا حدث ذلك فإنه يصبح من المكن تخليلها رياضياً.

وقد يبدو التشابه بين مادة أفلوطين وخالقية هوايتهد أبعد من التشابه بين التعاطف والأحكام غير الإحصائية للاحتمال.

وسوف يظهر لنا تماثلات أخرى إذا أخذنا في الاعتبار أن استخدام أفلوطين للفظ الشر لا يدخل في نطاق علم القيم.

فكل من المادة والخالقية هما المبادئ الديناميكية الأساسية المسئولة عن استمرار الكون.

وكلاهما محاولات لإيجاد نظام ميتافيزيقي من الفوضى أو الكاووس. وكلاهما أيضا محاولات لتقديم تفسير فلسفى متماسك لأسطورة أفلاطون الخاصة بالإناءة Receptacle.

وأخيرا يمكن القول بأن اللفظين مختلفان جذريا وأن الخالقية أكثر

إيجابية من المادة، وكما أن هوايتهد يعتبر أن التغير في الوجود قد يكتسب الجانب الشرير الظاهر للعمل القاسي للأشياء.

ونعتقد أن الاختلاف الحقيقي بين المادة والخالقية لا يتمثل في التعارض الإيجابي والسلبي بين المعاني الضمنية لكل منهما، بل يعتمد على علاقة كل لفظ بالأنواع الأساسية الأخرى في النظام المتافيزيقي.

والمادة عند أفلوطين من ناحية القيم تعتمد إلى حد ما على الواحد، أما بالنسبة لهوايتهد فإن الله والخالقية يعتمدان على بعضهما البعض.

وهكذا فإن التناقض الحقيقى هو بين جانيبن ديناميكيين للعالم المادى الذى تتحد فيه الأشياء لتصل إلى مبدأ شفاف نهائى بالنسبة للجانب الأول، والجانب الآخر الذى يرى كل شىء متضمناً على الأقل مبدأين نهائيين لا يتعلقان بالمعركة الغنوصية بين الخير والشر.

وربما يكون التناقض موجوداً في أن أفلاطونية هوايتهد المحدثة على العكس من الأفلاطونية المحدثة عند أفلوطين.

هكذا، كان تماثل كلاهما موضحاً للآخر.

# \$ \_ بين أفلوطين وياسبرز:

نحاول في هذا الصدد أن نتمرف على مدى تأثر الفكر الفلسفى المعاصر بانجاهات الأفلاطونية الجديدة عامة وفلسفة أفلوطين خاصة، وسنتخير نموذجاً آخر هو الفيلسوف الوجود ياسبرز.

### معنى العلو:

العلو عند ياسبرز معناه الخروج من حال الإمكان إلى حال التحقيق، وفي هذا الخروج يتحقق معنى الحرية (١).

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بدوى، دراسات في الفلسفة الوجودية، ط٢، دار الثقافة، بيروت، ١٩٧٣، ص ٩٧

ويؤكد يسبرز على أن كل محاولة للبرهنة على وجود العلو هي محاولة وهمية فليس هناك برهان ممكن وحاسم على وجود العلو، إذا كنا نعنى بالبرهان البرهات القائم على مقولات العقل أو البرهان المستعار من معطيات وحس يفوق نصام الطبيعة(١).

ولكن الوحود الماهوى Existenz وحده بما فيه من حرية هو القادر وحده على تحطى حدود العالم لكى يقترب مما يسميه ياسبرز بالسمو<sup>(٢)</sup> فالوجود والسمو قطبان متداخلان فيما بينهما.

والعلو الحقيقى عبارة عن شفرة Chiffre والبحث عنه معناه الدخول في صلة وجودية معه والعثور عليه معناه قراءة الشفرة التي يكونها بالنسبة لي دائماً وجعله في نفس الوقت حضوراً بالنسبة لي (٣).

ويرى ياسرز أننا نلتقي بالسمو عن طريق اتباع طريقين هما:

(۱) عندما نكون على صلة بالكائن المحيط بنا (العالم) فإننا نكشف دما يكتنفناه وهو غير محدود، إنه الغير، السامي الذي يوجد فيه العالم ومن خلاله .

(٢) أن نصبح على دراية بأنفسنا.

ويلاحظ أن هذه العلاقة القطبية بين الوجود والسمو ليست مجرد مواجهة أو مجابهة وإنما علاقة داخلية، بمعنى أنه بدون الوجود لا تكون هناك علاقة بالسموء وما لم يكن هنا سمو فليس هناك وجود (٤).

ويظل السمو مغلق الحجب أمامنا كما يقول ياسبرز طالما تمسكنا والتصقنا بالأشياء المحدودة، وينبغى علينا أن ننفلت من هذه الأشياء وأن ندرك

 <sup>(</sup>۱) ربجيس جوليفيه، المذاهب الوجودية من كيركجارد إلى جان بول سارتر، ترجمة فؤاد كامل
 ومراجعة محمد عبد الهادى أبو ربدة، الدار المصرية للتأليف والترجمة ١٩٦٦، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن يدوى، مرجع سابق، ص ۹۷.

<sup>(</sup>٣) ريجيس جوليقيه، مرجع سابق، ص ٢٥٨.

<sup>(4)</sup> K. Jaspers, Vernuft und Existenz, Munchen, 1960, pp. 43, 112.

نسبتها ويمكن أن يحدث هذا فقط إذا ما اعترى الضعف مصادرنا البشرية أي حدث (تفتت أو عثرة).

ونأتى إلى هذه التجربة الخاصة بالتفت عندما نحاول أن نستخدم أى نوع من أنواع المقولات لكى نشير إلى ما هو مطلق، وفي هذه الحالة فإسا نضطر إلى أن نؤكد وأن ننفى ما أكدناه في الوقت ذاته، إذ أن التفكير يصل إلى حدوده وعند تفتته يواجه ما لا يمكن التفكير فيه.

ونجد نفس بجربة والتفتت، هذه في مواقف يسميها ياسبرز بـ والمواقف النهائية، Grenzsituationen مثل الموت والمعاناة والذنب والكفاح وغيرها(١).

#### (٢) المواقف النهائية Grenzituatiotnen

يرى ياسبرز أن الإنسان يجد نفسه منذ البداية فيما يسميه بالمواقف المحدودة أو بالمواقف النهائية Situations - Limites (أساسية) وهي تلك المواقف المفروضة على الموجود ولا يستطيع منها فكاكلا).

وهي المواقف التي يمكن التعبير عنها في الصيغة التالية:

وإننى دائماً فى مواقف بحيث لا أستطيع أن أحيا دون نضال وألم ـ فلابد أن آخذ على عاتقى خطيئة يستحيل على أن أنجنبها \_ كماأنه ينبغى على أن أموت (٣).

إننا ندرك حدودنا في مثل هذه المواقف النهائية (الموت والعداب والنضال والخطيئة) ولا نستطيع تغييرها اللهم إلا في الطريقة التي تظهر عليها.

فالموقف النهائى بمثابة سور نصطدم به باستمرار دون أن نستطيع الخروج منه ولا اقتحامه فالميلاد يوم كذا في بلد كذا أو من أبوين هما فلان (1) K. Jaspers, Einfuhrung in die Philosophie, Tubingen, 1953, pp. 20/25.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، مرجع سابق، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ريجيس جوليفييه، مرجع سابق، ص ٢١٦

وفلانة، هذا أمر لا مفر منه ولا يستطيع أحد أن يعيره، كذلك الحال الموت لا سميل إلى التحرر منه أو الامتناع عنه لأن مجرد الوجود يسوى على النضال وما يستلزمه من مخاطره(١).

ويلاحظ أن هذه المواقف النهائية تواجهنا بما في الفلسفات جميعاً من قصور وتصبح على حد وصف ياسبرز الخاص لنيتشه «مقدمة لتلك الهزة التي تصيب الفكر، والتي ينبغي أن تنبثق منها فلسفة الوجودة (٢).

وفي مقبل هذه المواقف النهائية تقف الحرية التي بها وحدها يستطيع الموجود أن يحقق إمكانيات وجوده الماهوى على هيئة الآنية Dasein وبالتالى ينشأ جدل مستمر التوتر بين الموقف النهائي من جهة، وبين الحرية التي هي الصفة الأصيمة في لوجود الماهوى من جهة أخرى، وفي هذا الصراع يقوم معنى الوجود "".

### (٣) الشفرات كرموز للعلو:

العلو هو ذلك المطلق المحيط بنا L'enveloppant Absolu الذى يتعذر بلوغه ولو بصورة غير مباشرة \_ على كل إدراك بجريبي كما أنه يستعصى على كل بحث.

وليس لهذا العنو شكل Figure كما أنه ليست له أية إمارة مميزة سواء فيه أو خارجة عنه. إنه محتجب وبعيد لأنه ( سير المنال) ولا يمكن مقارنته بشيء لأنه ذلك (الآخر) بالمعنى المطلق Absolument Autre الذي لا يوجد بينه وبين أي شيء مقياس مشترك.

والعلو ليس كيفاً وليس كما، وهو ليس وجوداً étre وليس عدماً neant لكن كل ما نستطيع أن نعرف عنه هو أنه موجود دون أن نعرف ماهيته أبداً

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بدوى، مرجع سابق، ٩٦

<sup>(</sup>٢) انظر: الموسوعة الفلسفية المختصرة، إشراف زكى تجيب محمود، ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) ريجيس جونيفيه، مرجع سابق، ص ٢٦٣.

بحيث أن العبآرة الوحيدة التي يمكن أن نطلقها عليه تنحصر في أن نقول مع أفلوطين وإنه ما هو عليه أو أن نقول مع إله العهد القديم وأنا الذي أناه أهيه الذي أهيه الذي أهيه الذي أهيه الذي

يتضح مما سبق أن العلو عند ياسبرز ليس الواحد المطلق الذى قال به أفلوطين ذلك لأن الوجود هنا هو للآخر وفي الآخر، كما أنه ليس الثنائية الخالصة التي من شأنها أن تخطم نفسها بوصفها وجودا، ولكنه كما ذكرنا هو ذلك المطلق المحيط بنا والذي يتعذر بلوغه. ولما كان العلو أو السمو معنى غامضاً لهذا فإن لغته هي الرموز ويطلق عليها ياسبرز معنى «الشفرات» في لغة سرية غير مفهومة مهما حاولنا استجلاءها(٢).

ويعطى ياسبرز أمثلة على هذه الشفرات بالإله الشخصى، والإله الواحد والإله المجسد(٣).

والشفرات لا يمكنها أن تعطى مفهوما أو أن بجسده وإنما تستحضر نتصوراً معيناً بشأنه ولكن كتابة الشفرات غامضة ويمكن أن تقرأ بوسائل شتى مختلفة. ولقراءة الشفرات لابد من بجاوز مظهرها الرمزى ومع ذلك يجب أن نرجع إلى الخيال كى نتصورها ونتوسمها على نحو ما تتبدى عليه في الأشياء(1).

ولهذا العلو لغات ثلاث في هذه الشفرة هي:

<sup>(</sup>١) انظر: سقر الخروج، إصحاح (٣)، فقرة (١٤).

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، مرجع مابق، ص ١٠٢.

<sup>(3)</sup> Xavier Tilliette, Sinn, Wert und Grenze der chiffrenlehre Reflexio - nen uber die Metaphysik von K. Jaspers, in (studio philosophica), pp. 113-115, (20, 1960).

<sup>(4)</sup> Ibid., pp. 113-115.

- (۱) اللغة الأولى المباشرة وتنبع من التجربة، فهي فهم حسى وعلمي non de spatio temporelle لأشياء لعدم الواقعة في الزمان والمكان والمكان وعلى أساس هذه وهي شعور بذاتها وبالمفاهيم والعمليات الذهنية. وعلى أساس هذه التجربة الميتافيزيقية.
- (٢) اللغة الشية هي لغة الناس أو هي لغة بني الإنسان، وهذه اللغة يمكن أن تتحد صوراً ثلاثة هي الأساطير Mythologies والوحى الآتي من وراء هذا الكون Révélation de l'au déla والعالم الأسطوري للفن Le monde mythique de l'art
- (٣) اللغة الششة هي لغة النظر العقلي Langage du Speculation. التي تنتظم في مذهب ميتافيزيقي والتي تتطلع صراحة إلى بلوغ العلو. بيد أن النظر عقلي لا يستطيع أن يقدم لنا سوى رموز مجردة، وهو لا يستطيع من يزودنا بمعرفة العلو.

فهو في حوهره عبارة عن شفرة الشفرة Le chiffre du chiffre أعنى أنه شفرة ممكنة وهو إمكانية أن يقرأ، كل شخص بمعنى يختلف في جوهره عن غيره من يأشخاص ولكنه ينسبه دائما إلى نفسه وهذا هو الشرط المطلق لكى تطلع إلى شفرة العلو(١).

ويرى ياسبرز الذى يحرص حرصاً تاماً على احترام مطالب العقل، بأن العقل يسمو على كل الحدود ويضم ليس فقط النظام القائم لكل شيء وإنما يقترب أيضاً مما هو غير معقول ويجذبه إلى الوجود.

إن العقلى هو التفكير الذي يعبر في تململه الدائم وراء التفكير ويسعى سعياً حثيثًا تحو الوحدة.

<sup>(</sup>١) ريجيس جوئيفيه، مرجع سابق، ص ٢٦٩ ؛ وانظر أيضاً: عبد الرحمن بدوى، دراسات في الفلسفة الوجوتية، ص ١٠٣ - ١٠٤.

إن العقل مرتبط في الصدد بما يسميه ياسبرز Periechontology فهو يقول: «إن بحثنا ليس بحثا كونيا (يتعلق بالمخلوقات) عن عالم ذي تعريفات موضوعية وإنما هو بحث Periechontological للبحث عن مصدر الفاعل والمفعول ويقول ياسبرز أيضاً: «إن السمو قد انكشف أمامنا من خلال قفزة، إنني أحصل على وجودي كحرية من خلال قفزة، وهي في الوقت ذاته قفزة نحو السمو<sup>(1)</sup>.

ولكن هل هذه القفزة عمل وراء العقل، مع أننا نسمع أن العقل قائم مثله مثل الوجود من خلال قفزة؟

إن العقل بعزيمته وإرادته نحو وحدة محيطة تمام الإحاطة يضطلع بالقفزة فيما وراء وجوده، وهذا هو السبب في كون العقل بالنسبة للإدراك نوعاً من التصرف(٢).

إن الالتقاء بين الوجود والسمو هو بجربة في غاية التركيز والأهمية في فلسفة ياسبرز إنها بجربة الحرية التي تم الاستحواذ عليها من خلال الوجود، وهذه الحرية تقتحم الحدود الضيقة للأخير (الموجود) وتتصل بالسمو.

إن الوجود يحقق حريته بطريقة متعارضة من خلال شيء آخر مختلف عن ذاته. إنها تجربة تأسيس الوجود على السمو الذى يمكن أن يكرس نفسه له كما لو كان حقيقة (يقيناً) نهائياً.

يقول ياسبرز: وأنا موجود طالما أن أعرف أن ذاتي قائمة بفضل السمو،

K. Jaspers, Philosophical Faith & Revelation, Translated by E.B. Ashton,
 (New York, 1967), p. 75, Hereinafter Cited as Philosophical Faith & Revelation.

<sup>(2)</sup> K. Jaspers, Existenz Philosophie, (Berlin, 1956), pp. 52-55, Hereinafter cited as Existenza philosophie.

وأنا لا أقوم حستى فقط عندما أتخذ قرارات، ولكن من خلال ذاتي التي هي منحة داخل مار حالة حريتي،(١).

### نقد وتعليق:

إن السمو في نهاية المطاف هو الحقيقة الفعلية التي بس وراءها شيء، وأمامها لا أملك إلا أن أظل صامتاً، فأنا أصطدم بالعلو، بفي كل حالة أصطدم فيها بحقيقة لا يمكن أن تستحيل إلى إمكان، أي ليس فيها قرار مكن وذلك أن إمكان القرار أو الحرية يدل على نقص الوجود الزماني(٢).

لكن هن السمو في استخدام ياسبرز له مساوٍ لله؟

إن السمو مستخدم بمعان مختلفة، فإذا ما أشرنا إلى السمو على أنه تفكير مجرد فإننا نعنى الكائن الواحد الذي لا يتبدل أو يتغير، وإذا ما خاطبنا، فإننا نسميه الله وجها لوجه فإننا نسميه الله وجها لوجه فإننا نتحدث عنه بألفاظ إله شخص.

وهكذ فإن السمو والله يتساويان بنفس الطريقة ولكنهما ليسا شيئا واحداً لأن لمفاهيم التي ذكرناها ليست أكثر من رمز وشفرة للسمو لا يمكن أن تكون موضوعاً للتفكير.

وإن السمو هو في الحقيقة محيط بكل ما هو محيط، إنه الأبدى الذي لا يعتريه الغناء، الثابت، المصدر أو المنبع، المحيط بكل ما هو محيط، ومن ثم لا يمكن أن يدركه التفكير. وعندما نعطيه مقولات مثل الوجود والعلة والأساس والخلود والمصدر والرموز التصنيفية فإننا نكون قد فقدناه «بالفعل» (٣).

<sup>(1)</sup> Ibid., pp. 18-20.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بدوی، مرجع سابق، ص ۱۰۳.

<sup>(3)</sup> K. Jaspers, op.cit., p. 255.

بعد هذا العرض الموجز لفلسفة السمو عند ياسبرز، نعود الآن إلى نظرية أفلوطين بصدد علاقة النفس بالواحد أو الأول، ونحاول اكتشاف التماثل أو التشابه القائم بينهما.

تؤدى هذه النظرية عند أفلوطين إلى الانتحاد، فالصعود من الطبيعة (المادة) إلى النفس، ومن النفس إلى العقل من طبيعته أو من شأنه أن يولد ألفة أو محبة بين الواحد (الله) الذي يعلم وبين موضوع المعرفة.

وأكثر من ذلك فإن صلة العقل بموضوعه ليست مجرد ألفة بل مطابقة (١) Tautov Tl elval kai To voeiv. أى أن العقل والموضوع الكائن هما نفس الشيء. فالفكر أو العقل يتطابق والشيء موضوع ذلك التفكير لأن العقل في حد ذاته الذي هو وحدة تفكير هو نفسه يفكر.

إن معرفة العقل ليست عن طريق البحث بل عن طريق الاقتناء، ومن جهة أخرى فإن أفلوطين يشير إلى أنه بغض النظر عن هذه المطابقة فإن هناك ثنائية في نشاط العقل بدونها يستحيل التفكير.

ويتضمن التفكير ثنائية بين المبدأ المدرك The Perceiving Principle والشيء المدرك The Perceived Object . هكذا يجب أن تكون هناك وحدة في الثنائية في الحقيقة الأبدية للعقل.

ويقول أفلوطين : (إننا في بحثنا عن الواحد الذي هو الوحدة المطلقة لكل شيء علينا أن نسمو على ثنائية المبدأ العقلي. إن العقل هو الحقيقة الفعلية التي تضم كل شيء (٢).

إن ما ننشده هو قبل أى محيط أو مدار، إنه المبدأ الذى هو وراء كل شيء، وهو ليس كلا ولا جزءا، كما لا يمكن إدراكه لأنه يمتد وراء العقل والوجود.

<sup>(1)</sup> Enn., III. 8, 1-15.

<sup>(2)</sup> Enn., III, 8, 9.

ويضطر من ويضطر أفلوطين في محاولته الاقتراب من الواحد أن يتبع طريقاً سلبياً Via negationis وإن الواحد في الحقيقة فوق كل تعريف، إذ أن أي إثبات أو تأكيد إنما يكون للأشياء، ولكن الذي يسمو على كل شيء ليس شيئاً من بين الأشياء، ولا يمكن أن نعطى له اسما يتضمن أي إسناد أو إثبات، إننا نحاول في أسلوبنا الضعيف أن نوضح شيئا متعلقاً به عندما نتعارض في حيرتنا وارتباكنا. وعندئد وبدون إدراك ولا شعورياً وفي جهل منه، فلابد أن نتذكر أننا نفكر فيه وننظر إليه من خلال أضداده (١٥).

إن النفس في محاولتها الاقتراب من الواحد وهي تدرك عجزها عن محديد الواحد تزل وتخشى ألا تدرك شيئلا).

ويلاحظ أنه في هذه الحركة العدمية الإبادية Anihilating التي تسمو حتى على الكون لكي تصل إلى الواحد الأسمى ترتجف النفس من تجربة التناقص وتصبح مليئة بالإعجاب(٣).

إن النفس الإنسانية عند أفلوطين هي الطريق الذي يقود إلى الواحد الأسمى، وأن هذه النفس بأقسامها أو بقواها الثلاث من نباتية وحيوانية أو حاسة وعاقلة هي في واقع الأمر وكما يقرر أفلوطين بمثابة همزة الوصل بين كل شيء(1).

ونظراً لأننا في شوق لاسترداد ذاتنا من كثرة الأشياء إلى وحدة الواحد الأسمى ذاتها، (وبالرغم من اتخاذنا العقل دليلا ومرشداً)(٥)، فإننا نضطر إلى أن نسمو فوق العقل، ولذا فإن التقاءنا بالواحد الأسمى أمر يفوق الوصف.

<sup>(1)</sup> Enn., V. 3, 3.

<sup>(2)</sup> Enn., VI, 9, 3; P.V. Pistorius, Plotinus & Platonism, Cambridge, 1952, p. 5.

<sup>(3)</sup> Enn., III, 8, 11.

<sup>(4)</sup> Enn., III, 1, 8.

<sup>(5)</sup> Enn., VI, 9, 3.

ولا يمكن أن نعطى له اسما قد يتضمن إسناداً وتوكيداً، وكل ما نستطيع هو أن نحاول أن نوضح بأسلوبن الضعيف شيئاً ما يتعلق به ، وفى لحظة التلاقى ولا تكون هناك أية قوة للتأكيد ولا يكون هنا فراغ، ويترك التفكير والتعقل فى الرؤية إلى ما بعد ذلك (١).

إلا أننا نستطيع فقط أن نتحدث عنه بطريقة النفى أو الجاز وأن نطلق عليه واللامحدود، والذى لا ينقسم، وغير الكائن لأنه فوق الكون ويمكن أن نعرف الواحد من خلال أضداده.

ولابد أن يكون هناك واحد مطلق لا يمكن أن يكون فاعلا أو مفعولا للتفكير ولا حق التفكير الذاتي(٢).

إنه لا يملك مشيئة ولكنه مع ذلك حر بمعنى سلبى حيث لا يوجد عامل حاسم فيما يتعلق به. ونظراً لأنه لا يملك أية مشيئة لأى شيء فإن الواحد هو فيما وراء الخير ولا هو خير حتى لذاته(٢)

ويستحدم أفلوطين من وقت لآحر اللغة الرمزية في تعريف للواحد الأسمى فهو يقول إن الواحد هو قوة لا يقوم بدونها أي شي.

وتخيل ينبوعا ليس له مصدر خارجه فإن النبع ذاته يعطى لكل الأنهار ومع ذلك فهو ثابت، أو حياة أكبر النباتات التي تخترق الكون أو الوجود بينما يظل أصلها كان لو كان مثبتاً بجذر، (٤).

<sup>(1)</sup> Enn., V, 3, 17.

<sup>(2)</sup> Enn., V, 3,13.

<sup>(</sup>٣) يذهب كثير من الدارسين إلى أن طبيعة الواحد الأفلوطيني ذات مظهرين مختلفين هما الكمون والتعالى أو السموء وذلك في علاقته بالعالم أو الوجود. انظر:

Grand George, Augustin et Neo-Platonism, Paris, 1896, p. 149.

<sup>(4)</sup> Enn., II, 8, 10.

إن الواحد الأسمى يشبه الشمس التي هي ضياء وينتج أشعة وكنموذج أصلى صورته الكون.

وفى محاولتنا الاقتراب من الواحد الأسمى يجب علينا أن نبتعد عن أى تعريف وأن نستبعد سائر الصفات التصنيفية. وهكذا فإننا فى تأملنا علينا، أن نحرر النفس من أى نوع من أنواع التبعية أو الهوى لكى نصل بهاإلى تحقيق مرادها وإلهامها أو إشراقها من خلال الاتصال بالواحد، وهذا التحرر للنفس يكون خارجيا وداخلياً فى الوقت ذاته.

إنه البعد عن الشهوات والملذات والأشياء الخارجية والعودة بالنفس إلى الوراء في داخلها.

ويعبر أفلوطين عن بجربة النشوة والوحدة الصوفية في اتصال الروح بالواحد الأسمى فيقول: فلقد حدث مرات عديدة أن ارتفعت عن جسدى إلى ذاتى وأصبحت بعيداً عن كافة الأشياء الخارجية الأخرى وارتكزت في ذاتى ورأيت جمالا رائعاً، وبعد ذلك وأكثر من أى وقت آخر تأكدت من الصلة مع أسمى نظام فعشت أنبل حياة وحزت على المطابقة مع القدس (أى صرت أنا والله كل لا يتجزأ)(١).

ولقد استند بعض العلماء في نقاشهم للفقرة التي يقول فيها أفلوطين وليكن التفكر والتعقل في الرؤية فيما بعد، وزعموا أن أفلوطين صوفي شرقي أكثر من كونه فيلسوفا إغريقيا ومع ذلك فإن أفلوطين يسمى هذا الاتصال «اتصالا ذهنيا أو عقليا» ويعنى ذلك أن بجربته الصوفية ليست أقل من مستوى العقل بل إنها فوق مستوى العقل وهي بالتأكيد ليست شيئا سخيفا(٢).

<sup>(1)</sup> Enn., IV, 8, 1.

<sup>(2)</sup> E. Brehier, La Philosophie de Plotin, Paris, 1928, pp. 107: 135.

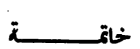
وإذا ما حاولنا بعد هذا العرض الموجود لمفهوم السمو عند ياسبرز ونظرية أفلوطين بصدد علاقة النفس الواحد الأسمى وبجربة الاتصال أو الجذب يمكننا أن نصل إلى النتائج التالية:

- (۱) تتجسد الفلسفة الأفلوطينية برمتها في الحب، ذلك الحب المتدفق من النفس نتيجة تأملها للواحد الأسمى، كذلك الحال يتسم البحث الفلسفى عند ياسبرز بالاندفاع أو بالانجاه نحو الوحدة أى وحدة كل أشكال الإحاطة.
- (٢) تقوم الحركة أساسًا على علاقة ذات قطبين، بين النفس والواحد عند أفلوطين وبين الوجود والسمو عند ياسبرز.
- (٣) إن الاتحاد الأفلوطيني يفوق أى إدراك وكون كما يفوق كل أشكال الإحاطة عند ياسبرز.
- (٤) إن الواحد الأفلوطيني مبدأ سام يقوم بذاته ويتحول إليه كل شيء أما عند ياسبرز فهو الكائن الذي يرتكز على ذاته ويقوم عليه كل شيء.
- (٥) إن المبدأ السامى عند أفلوطين وهو الواحد أو الله لا يمكن تحديده أو إدراكه في مقولات، ولا يمكن معرفته، أما عند ياسبرز فإن السمو أو المتعالى عند مواجهته فإن التفكير يصبح مدركاً لما لا يمكن التفكير فه.
- (٦) إن الأسلوب السلبى Via Negationis الذى يقودنا أو يؤدى بنا إلى الاقتراب من السمو عند ياسبرز هو تجربة تفتت، بينما هو عند أفلوطين حالة مؤلمة في فزع واضح من عدم الحصول على شيء.
- (٧) يمكن الحديث عن الأرضية التي لا يمكن التفكير فيها من خلال رموز Symbols عند أفلوطين أو شفرات Ciphers عند ياسبرز.

قالرمز أو الشفرة هي كل ما من شأنه أن يساعدنا على فهم جانب أو جوانب من تلك الحقيقة المتعالية، وأن هناك شفرة حاسمة هي التي تكشف لنا عن وجود المتعالى وتلك هي الفشل.

ولكن رغم أن الطريق إلى السمو يفوق ما يمكن إدراكه فإنه لا يمكن الوصول إليه مع ذلك بدون العقل. وبلاحظ أن بخربة السمو لدى كل من أفلوطين وياسبرز ليست أقل من مستوى العقل بل فوق مستواه وهي بالتأكيد كما ذكرنا ليست شيئا سخيفا.

إن التأمل الصوفى لأفلوطين فى الواحد الأسمى، ومعرفة وإدراك ياسبرز لما هو محيط ذا سمة دينية.



هذا هو أفلوطين اشيخ الإسكندرانيين، شخصية تعبق بالروحانية وتتضرع بالمش والقيم العظيمة.

أثرت فلسفته فى الفكر الفلسفى برمته إذ اصطنع الفلاسفة المسلمول كثيراً من نظرياته إلى جانب نظريات أرسطو، وبالمل أخذ الغربيون كثيراً من نظرياته وبخاصة القديس أوغسطين وديونسيوس وسكوت أوريجينا وغيرهم.

كما متد تأثيره إلى الفكر الغربى الحديث والمعاصر وذلك بعد أن ترجمت رسائله كلها إلى اللاتينية في عصر النهضة، فشاعت آراؤه ويمكن استقصاؤها عند كثير من الفلاسفة الغربيين محدثين ومعاصرين: عند ديكارت وليبنتز واسينوزا وهوايتهد وكارل ياسبرز وشلنج وغيرهم.

## ومن أهم النتائج التي انتهينا إليها من البحث ما يلي:

- أولا: يعتبر أفلوطين امتداداً لتاريخ الفلسفة القديمة وتكملة للتيار الذى سار من أفلاطون إلى أرسطو والرواقيين، كما أنه من ناحية أخرى يعكس ملامح الحياة الفكرية في الإسكندرية، ويكشف عن تأثير واضح بروح الشرق الدينية، ويعد حلقة من أهم الحلقات الأخيرة في سلسلة الفكر اليوناني.
- ثانيا: ختل فكرة الألوهية مكان الصدارة في بناء أفلوطين الفلسفي أو تكاد تشغل الجزء الأكبر منه إن لم يكن كله، كما تقوم فلسفة أفلوطين على التجربة الذوقية الكشفية الإلهامية وهذا شبيه بصوفية الإسلام، ومن ثم لا يهتم أفلوطين بنظرية المعرفة، بل ينكر أن تكون للمعرفة العقلية أية قيمة وإنما القيمة الحقة كلها في التجربة الصوفية والذوق أو الكشف والإلهام.
- ثالثًا: يعتبر الميض نظرية فلسفية تقوم أساسًا على افتراض وجود متوسطات بين الخالق والمحلوقات، وهذه المتوسطات من شأنها أن تمنع الاتصال

الماشر بين الواحد والكثير وفارق كبير بين الغيض والتجلى عند المتصوفة، فالتجلى يقوم على إلغاء هذه التوسطات بين الله والمخلوقات وعل يالقول بأن هذه المخلوقات نفسها ليست إلا تجليات للذات الإلهية.

رابعاً : يعتبر الفيض الأفلوطيني توفيقاً أو تسوية بين الروايات الدينية في خلق العالم، وبين الرأى الفلسفي، ورأى أرسطو خاصة.

فالقول يقدم العالم على نحو ما قال به أرسطو إنما يقودنا إلى الكفر والزندقة، وأن القول بخلق العالم حسب ما وردت به الروايات الدينية مناقض للفلسفة، فأراد أفلوطين أن يقدم مذهبا لا يثير رجال الدين ولا يخالف الفلسفة في الظاهر، فتبنى رأى أفلاطون في الفيض بعد أن خرج به من نطاق الفين نطاق الدين.

خامساً: يعتبر الفيض أو الصدور أمراً ضرورياً ولا يمكن وصفه بالخلق وذلك لأن فكرة الخلق مرادفة للإيجاد في الزمان أو الحدوث ولكن الصدور عند أفلوطين ومن بعده الفارايي من فلاسفة الإسلام أزلى أبدى، إلا أن فلاسفة الإسلام أرادوا أن يتهربوا من القول بقدم العالم ومن ثم فقد اختطوا لأنفسهم طريقاً وسطاً بين القول بالقدم والحدوث ولذلك قالوا بالفيض.

سادساً: إن الفيض أو الصدور عندأفلوطين هو فعل تلقائى يحدث نتيجة لخصوبة الواحد المطلقة وكماله الفائض تماماً كما تفيض الأشعة عن الشمس، ومعنى الفعل التلقائي هنا هو أن الموجودات إنما تصدر عن الواحد نتيجة لفعل غير إرادى وبذلك يصبح الإيجاد مماثلا لعدم الإيجاد أو بمعنى آخر يتساوى الوجود مع العدم.

سابعا : يتخذ الفيض الأفلوطيني سلسلة متصلة الحلقات، ويعتبر التسلسل

شيئ ضروريا وواجباً وأن كل حلقة في السلسلة إنما تصدر بالضرورة عن الحلقة السابقة عليها.

كما تعتبر الفيوضات الصادرة عن الواحد مظهراً للعدل الإلهى من جهة، كما أنه مظهر لوحدة الذات الإلهية من جهة أخرى، وعلى هذا الأساس يرتب العالم ترتيباً حكيماً عادلاً.

ثامناً: إن انتهاء سلسلة الفيض عند أفلوطين بالهيولي أو المادة فيه تعارض أو تناقض مع منطق مذهبه الذي يدين بالألوهية \_ إذ كيف يمكن لما هو إنهي وغير مادي أن يصدر عنه أو يفيض عنه أشياء مادية؟ أليس هذا تناقضاً وقع فيه فليسوفنا أفلوطين؟

تاسعاً: تبدو فكرة الثنائية جلية واضحة في فلسفة أفلوطين فهناك ثنائية في الوجود بين العالم المعقول والعالم المحسوس أو العالم غير المنظور والعالم المنظور، وهناك ثنائية في العقل أو النوس بين المدرك والشيء المدرك، كما يلاحظ أن هنا ثمة ثنائية أخرى في النفس المعليا التي تقترب من العقل، والنفس الدنيا التي تقترب من المحسوس وبالتالي تصبح قادرة على إحداث الحوادث وكذلك الموجودات المحسوسة. ولعل فكرة الثنائية قد سبقه إليها أفلاطون من قبل.

عاشراً: لقد قال أفلوطين بوجود عالمين أحدهما العالم المعقول ويقوم فيه جوهران: العقل أو النوس من جهة، والنفس من جهة أخرى، والعالم المحسوس ومحله المادة، وبذلك يضعنا أفلوطين أمام وجودين متعارضين: أحدهما يمثل عالم النور والآخر يمثل عالم الظلمات. أليس في إقراره واعترافه بهذين الوجودين المتعارضين ما يعبر أو ما يدل دلالة قاطعة على اعترافه وتأكيده للثنائية المطلقة عند المانوية؟ إنه يقرر التعارض المطلق بين الخير أو الواحد وبين المادة والوجود

الحقيقى عنده هو وجود الواحد، أما المادة فلا يعترف بوجودها كما يذهب إلى أنها طرف أخير في الانحدار، طرف لا يمكن أن تبلغه النفس والنفوس الإلهية ولا حتى صورها وانعكاساتها.

حادى عشر: لقد تأثر أفلوطين بالديانة المسيحية عندما أكد أن هبوط النفس إلى الجسم يمكن رده إلى فكرة الخطيئة، وهى خطيئة متميزة عن الخطايا الأخرى التي ترتكبها النفس بعد هبوطها إلى هذا العالم. ولكن رغم تأثره بالديانة المسيحية فقد كان عدوا لدودا للنصرانية، فبينما ترى المسيحية إن العالم المحسوس كله شر وخطيئة ولعنة لحقت آدم وذريته ـ إذ بأفلوطين يرى أن العالم المحسوس ليس شرا كله، بل فيه أطياف من الخير، وفي رأى أفلوطين هذا معارضة كبيرة لكبار الآباء اللاهوتيين من أفلوطين هذا معارضة كبيرة لكبار الآباء اللاهوتيين من المسيحيين كما فيه إخلاص واعتزاز بآبائه الروحيين من الفلاسفة اليونانيين بوجه عام.

ثانى عشر: لقد ترددت النزعة اليونانية فى تفكير أفلوطين رغم تمسكه بالعناصر والأصول المصرية الأصيلة، ومن مظاهر تلك النزعة اليونانية عنده تأكيده على ضرورة هبوط النفس إلى العالم المحسوس رغم أن فلسفته كلها كانت متجهة إلى العالم العلوى وإلى تأمل الخير وذلك لأن العالم المحسوس فى نظره \_ يعد مظهراً للعالم العقلى وهو ليس شراً مطلقاً، بل هو أكمل عالم يمكن يخقفه، وبهذا الرأى يخالف أفلوطين مخالفة صريحة الغنوصيين وغيرهم من اتباع المذاهب الفارسية القديمة القائلة بأن العالم كله شر ونقصان.

ثالث عشر: تخبط أفلوطين تخبطاً ذريعاً شأنه في ذلك شأن أفلاطون من قبل، وبعض الفلاسفة الحدثين والمعاصرين، من بعد بصدد

مسألة العلاقة بين النفس والجسم، فتارة بجده يؤكد أن النفس ولجسم شيئان متميزان لا يمكن أن تقوم بينهما أية علاقة، وينما يتعارضان، وتارة أخرى يؤكد أن الجسم ليس سوى نتيجة صادرة عن النفس وأنها هى التى تخلقه. فموقفه إذن على هذا النحو لم يكن محددا واضح المعالم ولم يكن في وسعه أو في مقدوره أن يصل إلى رأى قياطع أو حل حاسم بشأن هذه المسألة، وترك الأمر معلقاً بغير حل رغم أنه أدرك كثيراً من مواطن الضعف والقصور في المذاهب السابقة عليه.

رابع عشر: لقد توصل أفلوطين إلى فكرة الوعى أو الشعور من جراء دراسته تقوى النفس لاسيما قوة الذاكرة، وهذا يدل على أنه باحث مدقق في ميدان علم النفس من جهة كما يدل على تقدم كبير في ميدان البحوث النفسية والدراسات السيكولوجية من جهة أخرى. وبذلك يكون له فضل السبق على كثير من فلاسفة اليونان.

خامس عشر: لقد تنوعت أدلة أفلوطين على خلود النفس من أدلة عقلية أهمها برهان الحياة الذى استعاره من أفلاطون، إلى أدلة ذوقية أو وجدانية تتمشى مع نزعته الصوفية الخالصة التى تتسم بها فلسفته، إلى أدلة دينية مستمدة أساساً من المعتقدات الشائعة في عصره وبهذا البرهان الأخير بجده يتمشى مع خرافات عصره دون محاولة من جانبه للنقد والتمحيص.

سادس عشر: اهتم أفلوطين كثيراً بالنزعة الأخلاقية جتى لتكاد تكون الغاية من الفكر الفلسفى لديه، لكنه رغم ذلك لم يقدم لنا حلا حاسماً أو جواباً مقنعاً فيما يتعلق ببعض المسائل الأخلاقية التالية: هل لم يكن ممكناً استبعاد الشر نهائياً وهل لا يمكن

أن يتصور الإنسان العالم وقد خلا من هذا السلب؟ أى أنه قد ترك هذه المسائل برمتها معلقة دون حل أو جواب.

سابع عشر: لقد وجه أفلوطين اهتماماً كبيراً للعناية بممتلكات الأطفال الذي جعله الذين مات آباؤهم وكان مسئولا عنهم، الأمر الذي جعله كالباحث الاجتماعي الحديث على علم ودراية تامة بأن التدخل العاطفي الكبير في كوارث أولئك المحتاجين سوف يثبط من همته على مثل هذا العمل.

ثامن عشر: يعتبر التصوف الأفلوطيني تصوفاً فلسفياً أو عقلياً وذلك لأنه قد وضع فلسفة عقلية أولا، ولما تصوف بجاوز حدود هذه الفلسفة، وحاول أن يخضع فلسفته لتصوفه لا تصوفه لفلسفته، أي حاول أن يجعل من تصوفه تأييداً لفلسفته، ومن فلسفته تفسيراً لما شاهده في حاله.

ولما كانت التجربة الصوفية التي قوامها الجذب أو الاتحاد بالله هو جوهر التصوف فإنها أشبه ما يكون بحالة الجنون في العشق أو حالة النشوة في السُكُر ويصبح كل شيء في حالة عماء وهو ما يسميه صوفية الإسلام باسم قحالة الغراب الأسود، كما يسميه بعض المتصوفة المسيحيين باسم قالميلة الظلماء، ومن ثم يمكننا أن نفهم معنى انتشار التصوف الذي ظهر عند المحلاج في الشرق، وعند محيى الدين بن عربي في الغرب وعند المتصوفة المسيحيين كالقديسة تريزا الأفيلية ويوحنا الصليبي وغيرهم.

الفصل الخامس المصراع الفكرى والدينى بين المسيحية والوثنيسة

شهدت القرون الخمسة الميلادية ألوانا مختلفة من الصراعات بين مختلف العقائد والمذاهب، مختلفا من قبل عن مظهر من مظاهر ذلك الصراع بين اليهودية والفلسفة الإغريقية، والآن سنعرض لوجه آخر من أوجه الصراع العقائدى والفكرى بين المسيحية والوثنية، ثم نتحدث بعد ذلك عن موقف المحامين أو المدافعين عن الدين المسيحي كالقديس جوستين وتاتيان واثناغوراس وإيرنيوس وتورتليان بالإضافة إلى موقف بعض رجال المدرسة الجدلية اللاهوتية بالإسكندرية، مثل كلمنت الإسكندري، وأوريجين الإسكندري.

# ١ \_ نشأة المسيحية وانتشار البدع الضالة:

ظهرت المسيحية في أواخر العصر القديم وأخذ المبشرون بها ينشرون رسالتها في أقفار الأرض المعروفة وقتذاك ومن بينها (روما عاصمة الإمبراطورية الرومانية ومصر إحدى ولايات تلك الإمبراطورية، وقد بدا التبشير بالديانة المسيحية كحركة سرية وكان على رأس المبشرين بها في روما خلال القرن الأول للميلاد القديس بطرس أحد تلامذة المسيح ومعاونه الفيلسوف الروماني القديس بولى، بينما قام بالتبشير بها في مصر القديس مرفص (١). ولقد أزاحت المسيحية كل الأعباء عن كاهل الإنسان وأعطت نه مطلق الحيرة وأوضحت الإنسان طريق الخلاص والتطهر من الذنوب، ولعل هذا التسامح وأوضحت الإنسان طريق الخلاص والتطهر من الذنوب، ولعل هذا التسامح الذي أظهرته المسيحية كان مجلبة للسخرية من جانب الوثنية، غير أن الناس في عصر القلق كانوا يجدون في القداس الإلهي راحة عقلية ونفسية، كما

Neil, S., A History of Christian Missions, (Aylesbury, 1955), p 26ff

أد المسبحية كال بابها مفتوحاً على مصراعية أما معتنقيها ذلك أنها لم ممن على التعرقة العنصرية فقد عاملت الناس على حد سواء أكانوا عمالاً أم عبداً أم مجرمين تائين، وأهم من هذا كله كان اعتناق المسبحية شيئاً سهلا لا يتطلب تعليماً ().

أما عن انتشار المسيحية وله اسماب عديدة، أولا أنها خففت آلام الحرمان الذي كان يعاني منه الناس وبخاصة الحرمان من الميراث ومتاع الدييا ودلك بوعدهم بالميراث الأخروى في الجنة، ولقد هاجم أعداء المسيحية هده الديانة على أنها دين الخوف، ولكن المسيحية كانت دينا للخوف والرحاء على حد سواء، خوف من المعصية، وأمل أو رجاء في المغفرة، وكان من أهم أسباب انتشار المسيحية ثانيا هو أنها قدمت يد العين للأ إمل واليتامي والمحتاجين العاجزين والعاطلين، كما قدمت المنح والرعابة بكافة أشكالها، ولقد أثبتت الدراسات الاجتماعية الحديثة نبيوع فكرة حب الانتماء عند المجتمعات دلك أن الانتماء إلى مجتمع مسيحي ربما يكون الطريق الوحيد الاكتساب احترام الذات فضلا عن اعطاء الحياة مذاقاً ذات معني (٢). هكذا حققت المسيحية بانتشارها في المدن الكبيرة مثل روما وأنطاكيا والإسكندرية شعوراً بالانتماء إلى مجتمع موحد قائم على الحب والتعاون (٢).

ولقد قدر للمسيحية الإغريقية أن يسيطر عليها سيل من البدع الدينية مخت تأثير عادات العقل الإغريقي الميتافيزيقية المولعة بالجدل والنقاش، وكان من أهم هده البدع التي انتشرت في أنحاء العالم هي أن المسيح ابن الله وأنه سيعود لاقامه مملكته على الأرض وأن كل من يؤمن به سينال النعيم المقيم

A. Monigliano (ed.), The Conflict Between Paganism & Christianity in the (1) Fourth Century, (1963), pp. 9-11.

E.R. Dodds, Pagan & Christian in Age of Anxiety, pp. 135/36.

(V)

Ibid., p. 137.

فى الدر الآخرة، غير أن المسيحيين قد اخلفوا فيما بينهم حول موعد عودة المسيح. فلما مات بيرون ودمر هدريان أورشليم رحب كثيرون من المسيحيين بهدف مكورث وعدوها بنسائر بعودة المسيح، وعندما هددت الفوضى الإمبر طورية فى أواخر القرن الثانى ظن تورتليان Tertulian وغيره، أن نهاية العالم قد دنت أو قربت (۱)، وسار أحد الأساقفة السوريين على رأس قطيمه إلى الصحراء ليلتقى بالمسيح فى منتصف الطريق وأفسد أسقف آخر نظام أتباعه بأن أعلن أن المسيح سيعود فى خلال عام واحد، وعندما أخفقت العلامات الدالة على عودة المسيح رأى بعض عقلاء المسيحية أن يخفقوا من وقع هذه الخيبة بتفسير موعد عودته تفسيراً جديداً، فقد قبل فى أحد الرسائل المنسوبة إلى (برنابا) أنه سيعود فى خلال ألف عام، غير أن الاعتقاد بعودة المسيح بعد ألف عام لا يلقى تشجيعاً من الكنيسة وانتهى الأمر بأن بعودة المسيح بعد ألف عام لا يلقى تشجيعاً من الكنيسة وانتهى الأمر بأن صارت تقاومه و خكم على القائلين به بالزيغ والضلال (۲).

ومن أهم الشبع الضالة الصغى (٣) التى انتشرت إبان ظهور المسيحية، كانت شبعة الزهاد التى قالت أن الزواج من الخطاط والشبعة القائلة بأن جسم المسبع لم يكن لحما ودما بل كان شبحا أو خيالا وهؤلاء يسمون بشيعة متحيلة منها الثيودونية التى لم تكن ترى فى المسبع أكثر من إنسان، والمتبنية واتباع بولس السموساتى وكانت مانان الطائفتان تعتقدان أن المسبع كان يجلا عاديا ولكنه وصل إلى درجة الألوهية بكمياله الخلقى، ومنها الظاهرية ولحيابلية (أتباع سابليوس) القائلة بأن الأب والابن والروح القدس ليس تقانيم منفصلة بل هى صور مختلفة يظهر فيها الله للإنسان، ومنها ليس تقانيم منفصلة بل هى صور مختلفة يظهر فيها الله للإنسان، ومنها

Tertullian, Apot, p. 32.

<sup>(1)</sup> 

Glover, Conflict of Religions, p. 341.

وأيضاً :

Lake, K., A. Postolic Father, I, p. 395

<sup>(</sup>٢)

<sup>(</sup>٣) ولى ديورتت، قصة الحضارة، الجزء الثالث من الجلد الثالث، ترجمة : محمد بدوان، ص ص ص ٢٩٣ - ٢٩٣.

المنكرون وحود شحصية مستقلة للمسيح، والقائلون أن ألوهيته لبست إلا قوة وهبت مه، وهؤلاء كلهم يعنفدون أن الأب والاس شحص واحد واليعاقبة الذين يعتقدون أن للمسيح طبيعة واحدة وتعلبت الكنيسة على هذه الشيع كلها بما كان لها من نظام خير من نظمها جميعًا وبتمسكها الشديد بمبادئها وبفهمها طبائع الناس وحاجاتهم أكثر منها.

#### ٢ ـ الغنوصية:

ما كادت المسيحية تظهر حتى تناولتها الغنوصية فتزيت بزيها ونافستها منافسة قوية من سوريا إلى روما فكانت خطراً كبيراً عليها طوال القرون الأربعة الأولى(١)، وقبل أن نعرض للغنوصية المسيحية باعتبارها عقيدة منافسة للمسيحية، سنحدد أولا معنى الغنوصية وأهم آرائها وما اتخذته من صور وأشكال مختلفة.

الغنوصية كلمة يونانية الأصل معناها العرفان أو المعرفة، إلا أنها قد تطورت واتخذت معنى اصطلاحاً وأصبحت تعبر عن تدوق المعارف تذوقاً مياشها آو التلوصل بنوع من الكشف والإلهام إلى المعارف العليالات، وقد ظهرت أول الأمر في السامرة ثم في الإسكندرية وازدهرت في القرن الثاني وانتشرت في أغلب بلاد الشرق الأوسط وبخاصة في مصر وامتد أثرها إلى اليهودية والإسلام.

ولقد ذهب البعض إلى أن الغنوصية مذهب قام على أساس التوفيق بين الآراء الدينية المتعارضة أو بعبارة أخرى هي حركة توفيقية لمختلف العقائد التي سادت وانتشرت في مقاطعات وأقاليم الإمبراطورية الرومانية قبل وأثناء

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجم سابق، ص ٢٥٥

E.F. Scott, «Gnosticism» in the Encyclopaedia of Religion & Ethics by (1) James Hastings. Vol. VI, 2nd ed., New York. 1937, pp. 231/32.

ظهور الديانة المسيحية (١) ، كما ذكر آباء الكنيسة أن المذاهب الغنوصية قد نشأت من لديانات السرية لاسيما فيشاغه ، من وأفلاطه في عبارة عن محوبة تقريباً لوفض العهد القديم وصبغ الأباجيل بالصبغة اليونانية وجمعها هلينية ، بينما ذهب البعض الآخر إلى أن الغنوصية لم تكن هلينية تمامًا، لكنها كانت شرقية الأصل، غير أن شرقيتها كانت في ثوب هليني. (١) .

ولقد رأى البعض أن الغنوصية تشغل مكاناً وسطاً بين الدين والفلسفة، وبين الشرق والغرب وأن كلمة غنوصية كلمة حديثة ذلك أن الغنوص يكن يوجد قبل النصف الآخير من القرن الثانى الميلادى، على أن الغنوص بمعنى المعرفة الخفية بالأشباء العلوية كان لها شأن فى المناظرات التى وقعت فى القرن الأول الميلادى(٢)، وليست الغنوصية اسم فرقة من الفرق فقد استعمل كلمنت الإسكندرى كلمة غنوص للدلالة على المستبع المستبع المستبع المستبع المستبع المستبعة هلينية (٥)، أما تعبير هارناك بأن الغنوصية هى المسبحية مصطبغة بصبغة هلينية (٥) فتعبير الأوروبية، فلما احتكت هذه الثقافة \_ كما بجلت مثلا فى أفلوطين، بالغنوصية نبذتها ساخطة كارهة، فالغنوصية كانت بعيدة تماماً عن الهلينية وعندما انتشرت وراج سوقها فى القزن الثانى الميلادى كانت ذات طابع شرقى بحت وإن كانت تنتمى إلى الشرق المتأغرق من الظاهر فحسب، وقد شرقى بحت وإن كانت تنتمى إلى الشرق المتأغرق من الظاهر فحسب، وقد الغنوصيين الذين التقى بهم فى روما لاحتقارهم هذا العالم الجميل، فضلا الغنوصيين الذين التقى بهم فى روما لاحتقارهم هذا العالم الجميل، فضلا

Kenndy, «Buddhist Gnosticism», J.R.A.S., (1902), p. 383

W.R. Inge, op.cit., p. 62.

Ibid., p. 62

Harnack, A., The History of Dogma. E.T., (1894), Vol. 1, pp. 226/2" (o)

S. Radhakrishnan, Eastern Religions & Western Thought, 2nd ed. (Lodon (1) 1940), p. 198.

عن ازدرائهم أثمنة المفكرين الإغريق الذين كانوا موضع تقديره واحترامه ازدراء قبيح (١).

ولقد اتخذت العنوصية صوراً وأشكالا مختلفة منها العنوصية اليهودية والمسيحية والإسلام، غير أن هناك ثمة غنوصية قبل قبام المسيحية تمثلت فى الكتابات الهرميسية فى صورتها الأولى التى وجدت مى الدوائر المصرية المتأغرقة حبث سادت ديانات وعبادات التوفيق وقتذاك (٢)، وتنسب المؤلفات الهرميسية إلى هرمس طوط إله الحكمة والفنون فى مصر فى القرن الرابع، وقيل إنها قديمة ترجمت من اللغة المصرية القديمة إلى اللغة اليونانية، وقيل إنها قديمة ترجمت من اللغة المصريون عرفوا اللغة اليونانية واتصلوا فمحتواها الفكرى إذن مستمد من أصول يونانية وبالتالى فإن مؤلفى هذه الكتب \_ كما انتهى المؤرخون \_ إما مصريون عرفوا اللغة اليونانية واتصلوا بثقافاتهم اتصالا وثيقا، وإما يونان تمصروا أو تعلموا صياغة آرائهم فى قالب مصرى شرقى وهذا هو أرجح الأقوال (٢). وفى لغة هذه المؤلفات الهرميسية تشابه واضح بينها وبين لغة التساعيات التى تلجأ دائماً إلى البدء بقول لأرسطو أو لأفلاطون ثم تأخذ فى التعليق عليه وكانت تقول بمعرفة صوفية ورؤى روحية أشبه بما انتهى إليه أفلوطين، وتتفق مع التيار الأفلاطونى فى فكرة سقوط الإنسان وخطيئته فتقترب مما ورد فى محاورات الجمهورية وفيدون وفيدون وفيدون وفيدون وفيدون المحلولة وقيدون وفيدون وفيدون

ونذكر فقرة وردت عن الهرامسة تعبر عن المعرفة الصوقية وهى حديث العقل الإلهي  $VO \bar{U}_{S}$  إلى هرمس: وإذا لم تجعل نفسك مساوياً لله، فإنك لن تستطيع أن تدرك الله، وذلك لأن الشبيه يدرك الشبيه، اعمل على أن تصبح

Inge, op.cit., p. 64.

S. Radhakrishnan, op.cit., p. 201.

<sup>(</sup>٣) عجيب بلدى، تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية وفلسفتها، ص ص ٩٧-٩٨.

<sup>(2)</sup> أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٣٠٢

أكبر فأكبر حتى يصير مقدارك لا متناهبًا، يخرر من حميع تقيود والحدور الزمانية والمكانية، اعتبر أنه لا شيء منبع عليك، اعتبر نمسك حالدا قار. على ستيعاب كل الأشياء، كل الفنون وكل انعلوم، ارتفع فوق كل عدو. وانزل يخت كل عمق، اجمع في نفسك نأثيرات كل الكائنات، النار والدر واليابس والرطب، تخيل أنك في كل مكان، على الأرض وفي البحر وفي السماء، لم تولد بعد من رحم أمك، شاب، شيخ، ميت، مبعوث بعد الممات، إن تبينت بفكرك جميع هذه الأمور والأحوال من أزمنة وأمكد وجواهر وكيفيات ومعايير ومقادير حينئذ فقط تستطيع فهم الله ومعرفته ولكنك إذا أسلمت نفسك فريسة سهلة للجسد الذي هو بمثابة السجن لها، يمنعها من التحرر والانطلاق، إذا فعلت ذلك فإنك ستظل جهل الله، إذا قلت وأننى لا أفهم شيئًا، ولا أستطيع أن أفعل شيئًا، إنني أخاف من البحر، أنا لا أستطيع أن أرتقى السماء، أنا لا أعرف من أكون ولا ماذا سأكون وإذا آمنت بهذه الأفكار الجوفاء واستسلمت لها فإنك ستكون قد بلغت أفظع الرذائل وهي جهلك بالله وعلى العكس من ذلك فإن الطويق المباشر لله هو أن تصبح قادراً على المعرفة محبًا لها، باحثًا عنها، أينما سرت جاء الإله للقائك وشخص أمامك جتى في البقعة التي لا تتوقعه عندها، نائماً كنت أو مستيقظ، مسافراً بالبرأو بالبحر ليلا كان أر نهاراً، متكلماً كنت أو صامتاً، فلا يوجد شيء إلا وكان هوء<sup>(١)</sup>.

ويمكننا مقارنة هذه الفقرة التي وردت عند الهرامسة بنص ورد عند أفلوطين في التساعيات - حيث يقول: «دع كل نفس تفكر في هذه الأشياء ، إنها هي التي خلقت كل شيء حي بأن نفخت فيه الحياة من روحها ، خلقت ما تنبت الأرض وأنشأت البحر وأنعمت بالهواء، وأبدعت الكواكب الإلهية في السموات ، خلقت الشمس وشيدت السماء الواسعة

ووضعت فيها النظام ومنحتها حركة دائرية منتظمة لذلك فإن النفس من طبيعة مختلفة عن طبيعة الموجودات التي تنظمها وتحركها وتخييها، ولذا فهي بالضرورة أشرف منها جميعًا من حيث أن الموجودات تتعرض للفناء لأنها تكون وتفسد وفق ما تمنحها النفس الحياة أو تمنعها عنها، فإذا كان هذا هو حال الموجودات، فإن النفس على خلاف ذلك تمامًا فهي باقية للأبد لا تتعرض للكون والفساد وذلك لأنها لا تنفصل عن ذاتها(١).

إن كلا الفقرتين للهرامسة وأفلوطين يسرى فيهما شعور متشابه يهدف إلى تأكيد فكرة وحدة كل أجزاء الحياة ـ ولكن بينما بجد أن الهرامسة يعادلون بين النفس والطبيعة من جميع الجوانب، بجد أن أفلوطين يعادلها بقوى ما وراء الطبيعة ليس هذا فحسب وإنما أيضًا فإن ما توصل إليه الهرامسة في النهاية واعتبر بالنسبة لهم نهاية المطاف، كان هو بمثابة البداية، بداية الصعود، والارتقاء عند أفلوطين بحيث يمكننا القول بأن أفلوطين قد استفاد من الهرامسة ومن النتائج التي توصل إليها، لذلك فقد بدأ أفلوطين من حيث انتهى الهرامسة.

ويعتقد سكوت (٢) Scott أن لا أحد يمكنه أن يلخص الهرميسية في جملة واحدة أفضل من العبارة القائلة «إن السعداء هم الذين يتميزون بنقاء السريرة أو صفاء القلب ولذا فسوف يرون الله ويسعدون بتلك الرؤية»، إنهم يظهرون كما لو كانوا يمثلون مزيجًا من المذاهب الشرقية القديمة والأفلاطونية (٢). ويرى هرمس رسول الآلهة الذي ينقل إلينا سر الألوهية أو الربوبية أن رؤية الله لا تتحقق إلا عن طريق النبوءة والأحلام، والطريق إلى

\_\_\_\_\_\_())

**(T)** 

Enn. V. L2

E.F. Scott, Hermetica, (1924), Vol. 1, p. 14.

Kirk, K.E., The Vision of God, (1931), p. 47.

عبادة الله يكون بالامتناع عن الشر وإن ذلك لا يكون إلا بالولادة الثانية: ولتحقيق ندف الولادة شروط أهمها(١):

١ - تطهير سعس ودلك بإيلام الجسم.

٢ ـ التخلص من الجهل.

٣ - الابتعاد عن الشهوات والملذات الجسدية بعبارة أخرى هجر اللذات الحسدية.

٤ ـ الابتعاد عن الظلم والاتصاف بالعدل.

٥ ـ عدم الاشتهاء والنظر إلى ملك الآخرين.

٦ ــ عدم الخيانة أو المخادعة.

٧ - كراهية الحمد ومقت الشر.

٨ ـ عدم الاحتيال أو الدجل.

9 \_ عدم التهور أو الجبن.

١٠ \_ البعد عن الرذيلة.

(1)

وعندما يمن الله على عباده بالرحمة فإنهم يرحلون إليه وهكذا تتحقق الولادة الشانية، فيلقون الله ويحققون الخلود، على أن هذه الرؤية عادة ما تكون نتيجة تجارب زهدية وتنسكية وعندئذ يصيح المريد قائلا: وإن الله يعطني أو يمنحني وجوداً، كما أنني لا أدرك الأشياء الآن بطريق مادى لكن بواسطة العقل، أنا في السماء والأرض، في الماء، وفي الهواء، إنني موجود في كل مكان، ولذلك كان شعار الكتابات الهرميسية واعرف الإله ولا تظلم إنسانًا و(٢).

الغنوصية إذنه صوفية تزعم أنها المثل الأعلى للمعرفة، وترجع بأصلها إلى وحى أنزله لله منذ البدء وتناقله المريدون سرا، وتعد مريديها بكشف

Ibid., p. 49. (1)

Kennedy, St., Paul & The Mystery Religions, (1913), pp 109/10

الأسرار الإلهية وتحقيق "لمجاة، وقد وضعت الغنوصية تخطيطاً عاماً للوجود على قمته الله ياعتباره وجوداً معقولا غير مدرك على الإطلاق وعن هذا الوجود المفارق اللامدرك صدرت أرواح، يسمونها أيونات وأراكنة صدرت زوجًا فزوجًا ذكرًا وأنثى متضائلة في الألوهية كلما ابتعدت عن المصدر، وأراد أيون من تلك الأيونات أن يرتفع إلى الله فطرد من العالم المعقول، وعن هذا الأيون أو الأركون الخاطئ صدرت أرواح شريرة مثله وصدر العالم المحسوس وما فيه من أجسام، وذلك الأيون هو الذي حبس النقوس البشرية في أجسامها فكون الإنسان(١)، بيد أن النفوس البشرية تحاول مرة أخوى الخلاص والصعود إلى عالمها الأول وهنا يحدث الصراع العارم في الإنسان بين قوى الخير وقوى الشر، فمن كانت فيه طبيعة الغنوص عاد إليها ربانيا، ومن تغلبت فيه طبيعة المادة لم يرتفع عن عالمه الأدنى، ومن تساوت فيه الطبيعتان حدث الصراع وقد يتغلب الخير وقد يتغلب الشر(٢). ولكن لما كان الله خيرًا محضًا ووجودًا مفارقًا فكيف صدر عنه شر محض ووجود غير مفارق ومادى؟ لقد حل حكماء الفرس المشكلة بإيجاد أصلين للوجود أو إلهين، إله خير هو النور، وإله شرير هو الظلام، ولما كانت الشقة بين الله والمادة بعيدة تمام البعد فقد لزم القول بمتوسطات أو وسطاء من الأيونات تزداد كثافة كلما بعدت عن الله وتقل كلما اقتربنا منه(٢)، ولقد اعتقدت أغلب طوائف الغنوصية في الوجود السابق والتجدد الروحي للنفوس البشرية كما كانت لديهم نظرية عن عالم الروح ذات طبيعة سحرية، على أن الجانب الهام لتلك التصورات الغنوصية كان موجوداً بالفعل وإنه تطور ونما قبل ظهور المسيحية(١).

(1)

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) على سامى النشار، نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام، الجزء الأول، الطبعة الرابعة، دار المعارف بمصر، ١٩٦٦، ص ١٩٦٦

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق، ص ١٩٦

W.Boussel, «Gnosticism» in the Encyclop. Britannica, II thed

ولقد قسم المختوصيون الناس إلى ثلاثة طوائف متمايزة بالطبيعة لا بالنية والإرادة فحسب، التائفة الأولى، الروحيون وهم من أصل إلهى يكفل لهم النجاة وأولئك هم المتوصيون صعوة البشر، والطائفة الثانية: الماديون المركبون من المادة، أما الطائفة الثالثة فهم الحيوانيون وهم طبقة وسطى قابلة للارتفاع والسقوط، للنجاة والهلاك(١).

ولقد ظهر غوصيون متفلسفون أمثال بلوتارخ Plutarch الذي لم يوجه نقداً واحداً على أي ديانة من الديانات التي تنادي بالمساواة بين الله والإنسان من ناحية العلاقة بينهما، وأظهر احتراماً للمذهب الفارسي القديم الذي يقول بإلهين للوجود إله الخير ويسمى (ارمزد) وإله الشر ويسمى (أهريمان)، كما آمن بلوتارخ بفكرة التجدد الروحي، وجاءت معظم آرائه معبرة عن تأثره بالفكر الاغريقي والفكر الشرقي القديم ")، وكان أبولونيوس التياني بالفكر الاغريقي والفكر الشرقي القديم ")، وكان أبولونيوس التياني فيثاغورس كما كان مصلحاً دينياً ومن آرائه أنه كان يحرم تقديم القرابي الدموية وأدن الحرب وذهب إلى أنه ليس لنا الحق في سفك الدماء، كما أكد أن القيمة العليا في الحياة إنما تكون بالتحرر من التملك أو الاقتناء (٢) وفي القرن لئاني الميلادي ظهر غنوصيون مسيحيون متفلسفون كان أشهرهم ولئي الميدس وفالنتين ومرقبون.

#### Basilide الماليدس 1

يعتبر من أنصار الغنوصية المسيحية وينتسى إلى النصف الأول من القرن

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجع سابق، من ص ٢٤٤-٢٤٥.

S. Radhakrishnan, op.cit., p. 203.

**<sup>(</sup>Y)** 

Philostratus, Apollonius of Tyana, Trans., by Phillimore 1912, book III. C. (7) 10 & 50.

Inge, op.cit., pp. 58-59.

الثانى المبلادى، نشر بدعته فى الإسكندرية فيما بين سنتى ١٢٠، ١٤٠ وحاول الربط بين المودية والهندوسية فى نطاق المسيحية، ويذكر عنه كلمنت الإسكندرى(١) أنه كان يعظم الشيطان لدرحة التأليه وكان يعتبر الألم مبدءا أساسياً فى الوجود، ومن أهم آرائه: أن إله العهد القديم ما هو إلا رئيس الملائكة الأشرار، ويصدر عن الإله الأعلى ثمانية مجردات مشخصة منها الحكمة والعدالة والسلام، وأن الملائكة الأول الصادرين عن الحكمة صنعوا السماء الأولى، والملائكة الصادرين عنهم صنعوا السماء الثانية، وهكذا السماء الأولى، والملائكة الصادرين عنهم صنعوا السماء وذلك هو السبي في أن السنت على التوالى ثلاثمائة وحمد وستون سماء وذلك هو السبي في أن السنة تعد ٣٦٥ دما، وقد حرم باسيليدس الزواج مؤكدا أن الشهوة الجنسية ولو أنها طبيعية إلا أنها ليست حاجة ضرورية(١)، كما سلم بالتجدد الروحى وأنكر بعث الأجساد، ومع أنه كان يؤمن بأن المسيحية هى العامل الرئيسي لمذهبه إلا أن تفسيره للمسيحية كان بوذيا عميقا(١).

### Valentinus : عالنتينوس - ۲

ولد في شمال مصر وتعلم بالإسكندرية وعمل بها ثم الجمه إلى روما وأقام بها ثلاثين سنة من ١٦٥ - ١٦٥ وهناك انشق عن الكنيسة وكون شيعته (٤)، وكانت له شهرة وسمعة طيبة في الوسط الغنوصي، بيد أن معلوماتنا عن حياته وتعليمه ضئيلة جدا، وكل ما نعرفه عن سيرته مستمد من الكتابات الجدلية لآباء الكنيسة، ولقد رأى أن الحياة الإلهية انتشرت بصدورات مزدوجة لا مفردة فوضع الشهوة في الأبونات أو الملائكة بيتزاوجون ويلدون ايونات أخرى فيها شهوة كذلك والأيون الأخير وصوفياه

(1)

Clement of Alex, Stromata, IV., 12, 85.

<sup>(</sup>۲) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ۲۵۲-۲۵۸.

Kennedy, «Buddhist Gnosticism», J.R.A.S (1902), pp. 411/12. (7)

<sup>(1)</sup> يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٥٦.

كما رأى أل الأيونات ولدت بالتزواج، وأن الأب ولد بمفرده، أراد أن يحاكيه ناسياً أنه مخلوق وأن الأب غير مخلوق فولد شيئا مشوشا لا صورة هو الذي عناه موسى بقوله ووكانت الأرض كدرة، فانزعج العالم الإلهى لهذا المولود، وتضرع لأيونات إلى الأب أن يتحنن على صوفيا(۱)، ومن آرائه أيضاً أن الوجود المادى يعتبر خطئاً أو مجرد أغلوطة، كام ذهب إلى أن المسيح لم يأت ليخلص البشر وحسب وإنما جاء ليعالج اضطرابات البشرية جمعاء، وأشار إلى أنواع مختلفة للنفوس، منها النفوس التي ترتبط بالبهائم أو الحيوانات، وهناك نفوس ومصيرها الهلاك أو الفناء وإنها أشبه بالبهائم أو الحيوانات، وهناك نفوس خت طبيعة ,وحانية، وهي التي تخررت من الجسد، وتلك الطبيعة الروح نية تحتم عليها أن تعيش عيشة أبدية خالدة، وبين هذين النوعين من النقوس، توجد نفوس ذات طبيعة لطيفة تدعى أنها وساطة بين عالم السماء وعالم الأرض وهذه النفوس تنعم بحياة أبدية وذلك بالتهذيب وضبط النفس، وأكد أن ارتباط النفس بالبدن مجلة لكثير من الشرور والآلام وأن التمييز أو نفصل بينهما إنما يكون بالخلاص (۱).

## ۳ ـ مرقيون Marcion

وهو شاب ثرى من أهل سينوب، جاء إلى روما حوالى ١٤٠م ليكمل ما بدأه القديس بولس وهو تخليص المسيحية من اليهودية (٢)، ولما شرع يعلم أتلق بال الرؤساء فنشر رسالة يبين فيها معتقده فكانت سبباً في فصله من الكنيسة فشايعته جماعة وتكاثرت فأنشأ كنيسة انتشرت انتشاراً سريعاً في المسيحية كلها ودامت إلى القرن الرابع (١٤).

<sup>(</sup>۱) يوسف كرم، مرجم سابق، ص ۲۵۷.

S. Radhakrishnan, op.cn., p. 205.

**<sup>(</sup>Y)** 

<sup>(</sup>٣) ول ديورانت، مرجع سابق، ص ٢٩٢.

<sup>(1)</sup> يُوسف كرم، مرجع مايق، ص ٢٥٦.

ولقد افترض مرقيون ثلاثة مبادئ رئيسية هي: ١ - الإنه المتعالى أو المتسامى، ٢ - الديمورج أو الصانع، ٣ - المادة الخالدة الأبدية، وذكر أن المبدأين الأخيرين رغم كونهما ناقصين، إلا أنهما ليسا بالضرورة شر، كما أنه كان يرفض القول بالفيض أو الصدور وينتقد القائلين به، وأنكر أى ادعاء يقهل أن المسيح من طبعة بشرية، وكان يرفض العهد القديم (١)، وكان مما قاله مرقيون أن المسيح حسب رواية الأناجيل قد قال أن أباه إنه رحيم غفور محب على حين أن يهوه؛ كما يصفه العهد القديم إله غليظ القلب، صارم في عدله مستبد، إله حرب، ولا يمكن أن يكون (يهوه) هذا أب للمسيح الوادع، ويستطرد قائلا إن الأخيار هم الذين يفعلود ما فعله بوسر فينبذون يهوه والشريعة اليهودية ويرفضون الكتب العبرانية المقدسة ويتجسون الزواج واللذات الجنسية جميعها ويتغلبون على الجسم بالزهد الشديد، وقد عمل واللذات الجنسية جميعها ويتغلبون على الجسم بالزهد الشديد، وقد عمل مرقيون على نشر هذه الآراء بإصدار عهد جديد غير العهد المعروف يتكون من إنجيل لوقا ورسائل بولس وأصدرت الكنيسة قراراً بحرمانه وردت إليه المال من إنجيل لوقا ورسائل بولس وأصدرت الكنيسة قراراً بحرمانه وردت إليه المال الكثير الذي وهبه إليها حين جاء إلى روما(٢٠).

ولقد ظلت الغنوصية قوية حتى القرن الخامس وذلك عن طريق صلتها بالأفلاطونية الجديدة، غير أن المسيحيين أنكروا عقائدها أشد الإكر، وذلك لأنهم قد عالجوا قضاياهم من وجهة نظر غير مسيحية بالمرة وترتب على ذلك أنهم توصلوا إلى حلول ليست دينية على الاطلاق، لكنهم قبلوا العقيدة المسيحية ونظروا إلى أنفسهم كا لو كانوا مسيحيين ولجأوا إلى الكتب المقدسة المسيحية وزعموا أن لديهم معرفة عميقة بالمسيحية، وكانت النتيجة أن تعاليمهم كان محكوماً عليها بالهرطقة (٢).

(1)

Lotsy, in been Journal, (July 1938), p. 250

<sup>(</sup>۲) ول دیورانت ، مرجع سایق، ص ص ۲۹۲–۲۹۳.

C. Bigg. The Christian Platonists of Alexandria, p. 29.

ويجلر الإشارة هذا إلى أن الغنوصية قد أثرت في اليهودية وسيطرت على فيلسوفها لكبير فيلون (١)، وفضلا عن ذلك فقد سيطر العنوص كما يذكر اللكتور سنر أن على فلسفة لصوفية ودخلت فكرة الثنائية العنوصية بين الله والمادة في عقائدهم فأصبح محمد بخة العقل الأول، ومن هذا العقل خرج النوس (النفس) ثم اللوغوس (الكلمة) ثم الأنتروبوس (الإنسان الكامل) ثم عدد من الكائنات الروحية التي تسمى الأيونات في تدرج تنازلي، حتى نصل إلى المادة أصل الشرور في العالم، لكن الإنسان يستطيع ثانية أن يصل إلى المعقل بنوع من التدرج التصاعدي، يصل إليه بمنهج العرفان فيذهب في ندرج تصاعدي إلى اعلى حتى يعود الفرد الإنسان جوهراً محرداً حالياً من الأيونات الأرضية، ويستطرد الدكتور النشار (٢) قائلا إن التصوف الفلسفي في الإسلام قد تأثر بالنتوص وسقط عدد من مفكري الإسلام ضحية له كالحلاج والسهروردي المقتول وعين القضاة الهمزاني وابن سبعين ولششتري ومحيي الدين بن عربي وغيرهم، ولكن هؤلاء لا يمثلون بإسلام في شيء، إنهم فلاسفة صوفيون آمنوا بالغنوص كفكرة وصبغوا مذاهبهم بصبغة خارجية وإنها ميدة.

## ٣ ـ المانوية:

(1)

كاتت المانوية خطراً جديداً ظهر في بلاد المشرق يهدد كيان المسيحية، وتتسب المانوية إلى مؤسسها ماني بن فاتك أو الطقوشتي الذى درس في بابل الدين القارسي القديم وبخاصة عقيدة زردشت وكتبه والمسيحية والغنوصية (1)، فقسم العالم إلى مملكتين متنافستين أحدهما مملكة النور

E. F. Scott, op.cil., p. 232.

<sup>(</sup>٢) على سامي النشار، مرجع سابق، ص ٢٣٢-٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع السابق، ص ٢٣٢.

<sup>(1)</sup> نفس للرجع السابق، ص ٢٠٧.

والأخرى مملكة الظلام، وقال إن الأرض تتبع مملكة الظلمة وأن الشيطان هو الذي حلق الإنسان، ولكن ملائكة إله النور استطاعت بطريقة حفية أن تدخل إلى البشرية بعض عناصر النور وهى العقل والذكاء والتفكير(۱)، وقد أعلن مانى أنه الفارقليط الذي بشر به عيسى ورفض الأناجيل المعروفة ورأى التعارض الكبير بينها فاحتار فقط بعض أجزائها واستند على أناجيل أعلن أنها أقدم من الأناجيل الأربعة، كما قرر أن المسيح لم يصلب وإنما الذي مسلب شيطان تمثل صورته وأعلن هذا الرأى مستنداً على الأناجيل التي بين يديه بالإضافة إلى الأخبار المتواترة التي وصلته، وقد كان قريب العهد من يديه بالإضافة إلى الأخبار المتواترة التي وصلته، وقد كان قريب العهد من طهور المسيح، وكان يرفض العهد القديم ويتهكم على أنبياء بني إسرائيل ويحمل على اليهود، ولقد ادعى أنه جاء بالوحي الذي وعد به يسوع تلاميذه وأنه خاتم المرسلين(۱).

ويذكر الشهرستانى أنه كان يقول بنبوة المسيح عليه السلام ولا يقول بنبوة موسى عليه السلام، وأنه زعم أن العالم مصنوع مركب من أصلين قديمين: أحدهما نور والآخر ظلمة، وأنهما أزليان لم يزالا، ولن يزالا، وأذكر وجود شيء إلا من أصل قديم، وزعم أنهما لم يزالا: قويين حساسين، داركين، سميعين، بصيرين. وهما مع ذلك: في النفس، والفعل، والتدبير متضادان، وفي الحيز متحاذبان تخاذى الشخص والظل<sup>(٣)</sup>. وقد اختلفت المانوية في والمزاج، وسببه و والخلاص، وسببه: قال بعضهم أن النور والظلام امتزجا بالخبط والاتفاق لا بالقصد والاختيار، وقال أكثرهم إن سبب المزاج أن أبدان الظلمة تشاغلت عن روحها بعض التشاغل، فنظرت الروح فرأت النور قبعثت الأبدان على ممازجة النور، فأجابتها لإسراعها إلى الشرف، علما النور قبعثت الأبدان على ممازجة النور، فأجابتها لإسراعها إلى الشرف، علما

<sup>(</sup>۱) ول ديوراتت ، مرجع سابق، من ۲۹۵

<sup>(</sup>۲) على سامي النشار ، مرجع سابق، ص ۲۰۸

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني، الملل والنحل، الجزء الأول، نخريج فتح الله بدران، ص ٢٢٤.

رأى ذلك معث النور، وجه إليها ملكا من ملائكته في خمسة أجناس من أجناسها الحمسة، فاختلطت الخمسة النورية بالخمسة الظلامية، فخالط الدخان النسيم، وخالط الحريق النار، فما في العالم من منفعة، وخير، وبركة، فمن أجناس النور، وما فيه من مضرة، وشر، وفساد، فمن أجناس الظلمة (۱)، وقلد فرض ماني على أصحابه: العشر في الأموال كلها، والصلوات لأربع في اليوم والليلة والدعاء إلى الحق، وترك الكذب، والقتل، والسرقة، و"زنا، والبخل، والسحر، وعبادة الأوثان، ولقد اعتقد أن أول من والسرقة، و"زنا، والبخل، والحكمة آدم أبو البشر، ثم يعث وشيئا، يعده، ثم ونوحاً بعده ثم وإبراهيم، بعده عليهم الصلاة والسلام، ثم بعث وبالبدده إلى أرض الروم والمغرب، ووبولس، بعد المسيح كلمة الله وروحه إلى أرض الروم والمغرب، ووبولس، بعد المسيح إليهم ثم يأتي وخاتم النبيين، إلى أرض الروم والمغرب، ووبولس، بعد المسيح إليهم ثم يأتي وخاتم النبيين، إلى أرض الروم والمغرب، ووبولس، بعد المسيح إليهم ثم يأتي وخاتم النبيين، إلى

ولقد قسم مانى الناس إلى طرائف ثلاث طائفة الصديقين أو المختارين وهم أتبته الأوفياء علما وعملا، وهؤلاء لا يتزوجون ويتولون منصباً عاماً ولا يحملون سلاحا ولا يحاربون ولا يذبحون الحيوان ولإ يأكلونه ولا يشربون الخمر، ونصعد نفوسهم إلى النعيم بعد الموت والسماعون لام المعتنقون للذهبه كن لا يعملون به ويشاركون في جميع الشعائر ولا يقوون على القيام سائر التكاليف، غير أنهم ملزمون إن تزوجوا بالاقتصار على امرأة واحدة، وهؤلاء تبقى نفوسهم بعد الموت في هذا العالم فتدخل جسما آخر فأخر حتى ننتهى إلى جسم صديق، وتلك هي المرحلة الأخيرة قبل الصعود إلى الحيم، وأحير طائفة الخطاة وهم أهل الأديان الأخرى ومصيرهم الهلاك في جهنم "ال

<sup>(</sup>۱) الشهرمتاني، مصدر سابق ، ص ۲۲۷.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٥٩.

ولقد صادفت تعاليم مانى نجاحاً كبيراً، لكنه صلب بعدها وحشى جلده بالقش وعلق على أحد أبواب مدينة السوس وذلك بناء على طلب كهنة الجوس وبعث استشهاده حماسة قوية فى الناس فانتشرت مبادؤه وآراؤه فى غربى آسيا وشمال أفريقيا واعتنقها أوغسطين وعاشت بعد اضطهاد دقلديانوس وفتوحات المسلمين وظلت تحيا حياة مضمحلة إلى أن ظهر جنكية خان(١).

## \$ - الصراع الفكرى والديني بين المسيحية والوثنية:

شهدت القرون الخمسة الميلادية صراعات فكرية وعقائدية كان أهمها ذلك الصراع الدموى الذى احتدم بين المسيحية والوثنية، ولم يكن الغرض منه هو إقناع الوثنية باعتناق المسيحية أو الاعتراف بها بقدر ما كان محاولة لوقف الاضطهادات وألهان التعذيب والتنكيل التي لاقتها الكنيسة المسيحية حينذاك. وأول محاولة للصراع الوثني مع المسيحية هي التي قام بها كلسوس Clesus وكان رحلا من رجال الدبيا الذين يمتعون أنفسهم بالدنيا ونعيسها ولم يكن من الفلاسفة، وكان يدين لروما، ولذلك أخذ على عانقه مهمة الدفاع عن الدين الروماني بأن يهاجم المسيحية التي كانت تعتبر وقتذاك أكبر خطر يهدد صرح الإمبراطورية، وعمد إلى دراسة الدين الجديد دراسة أكبر خطر يهدد صرح الإمبراطورية، وعمد إلى دراسة الدين الجديد دراسة المسيحي فيما يلى:

أ - هاجم كلسوس الكتاب المقدس وما فيه من أمور لا تجوز على حد قوله إلا على بسطاء العقول، كما هاجم صفات يهوه وما يعزى إلى معجزات المسيح من أهمية، وما بين موت المسيح وقدرته الإلهية من تناقض، كما سخر من اعتقاد المسيحين بالنار التى سيحترق بها العالم في نهاية المطاف ويوم الحساب وبعقيدة البعث والنشور (٢).

(۱) ول ديورانت، مرجع سأبق، ص ص ٢٩٥-٢٩٦

Glover, op.cit., pp. 252-53. (Y)

Carpenter, E., Pagan & Christian Creeds, (New York, 1920), p. 220. انظر:

- س ... رفص كلسوس مكرة التجسد بالمعنى المسيحى(١) باعتباره أفلاطوب ودهب إلى أبها فكرة مستحيلة، كما أنها لا أخلاقية، كما اعتبر أن لكنيسة ما هي إلا دولة داخل دولة، وأن ازدهارها يؤدى إلى تفكك المجتمع وانحلاله بل ومخوله إلى مجتمع بربري(٢).
- جـ ـ روع كلسوس انتشار المسيحية وعداؤها للوثنية وكان يرى أن من واجب المواطن المسيحي إذا أراد أن يكون مواطناً صالحاً فعليه أن يدين بدين الإمبراطورية وكذلك العصر الذي يعيش فيه ودعا المسيحيين بالعودة إلى الآلهة القديمة وأن يعبدوا عبقرية الإمبراطور وأن ينضموا إلى سائر المواطنين الرومان في الدفاع عن الإمبراطورية وإبعاد الخطر الذي يتهددها، ولقد ضمن كلسوس هذه الآراء والأقوال في كتاب له يسمى والتعليم الحقيقي ولعل هذا الكتاب كما كان يعتقد طهر عت اسم ماركوس أو ريليوس حوالي ۱۷۸ م (۲)، ولقد ذكر كلسوس أن ازدراء المسيحيين للوثنيين بلغ حداً جعل المسيحيين يرفضون الانضمام إلى الجيش في وقت تعرض الدولة لخطر الهجوم من الأعداء ولعل هذا كان من أهم الأسباب التي دفعت بهم إلى الاضطهادات التي لاقوها في عصر الأباطرة الرومان (٤).

د \_ انتقد كلسوس الأخلاقيات المسيحية وقرر أنها تافهة ومبتذلة ولا تختوى على أي علم مؤثر، ووصف النصيحة القائلة داعط خدك الأيسر لن

Robert M. Grant, «Clesus», in the Encyclopaedia of Philos, Vol. II, New (1) York, 1972, p. 66.

Jaeger, W., Early Christianity and Greck Paideia, 1962, pp. 56-132.

Origen, Contral Celsum, 3/55 & 8/35

Chadwick, op.cit., pp. XXVI

واتظر:

Robert A. Grant, op.cit., pp. 66/67.

وأيف):

E.R. Dodds, Pagan & Christian in an Age of Anxiety, pp. 110/111

· £)

يضربك على حدك الأيمن، بأنها هراء، ذلك أن أفلاطون قال بها قبل مجىء المسيحية بسنوات عديدة، ولم تتوقف انتقادات كلسوس للمسيحية عند هذا الحد بل ذهب إلى أكثر من ذلك حين اعتبرهم أعداء ووصفهم بأنهم كالدجال الذى يحرض الناس على عدم الذهاب إلى الطبيب للتداوى أو العلاج.

هـ ـ كان كلسوس يعتبر الأضحبات والقرابين التى تقدم للآلهة رمزاً للنية الحسنة والعرفان، إن القربان الحقيقى عنده بمثابة قداس روحى يقدم للإله الأعظم، ولقد ذهب إلى أن الله ليس له جسم ولا انضعال أو عاطفة ولا يتغير ولا يمكن لأى فكر إنسانى أن يصل لتحليل ذاته، كما لا يمكن وصف الله بصفات بشرية على الإطلاق، فضلا عن أنه قد انتقد المعجزات المذكورة في العهد الجديد وأكد أنها لا تضف شيئا إلى شخصية المسيح والوهيته (١).

ولقد نميزت الحقبة التاريحية التى نمتد من حوالى عام ٢٤٨/٢٠٢ م بعدم الأمان والبؤس فى سائر أنحاء الإمبراطورية الرومانية، أما الكنيسة فقد عاشت فترة من الحرية نعمت فيها بالرخاء والأمان والاستقرار الذى خيم على ربوعها، كما شهدت تلك الفترة تقدماً فكرياً سريعاً، ولقد ظهر كلمنت الإسكندرى فى تلك الحقبة وأخذ على عاتقه مهمة الدفاع عن المسيحية والحوار مع الفيلسوف الوثنى أمونيوس ساكاس، غير أن هناك دلائل كانت تشير إلى محاولة الوثنيين استيعاب تعاليم المسيح وربما كان بسبب هذا الغرض أن دعت (جوليا ماميا) Julia Mamaea والدة الإمبراطور أوريجين إلى البلاط الملكى. وكان من مظاهر اهتمام الوثنية بالمسيحية ما فعله الإمبراطور إسكندر سفيروس الذى كان يحتفظ فى محرابه الخاص فعله الإمبراطور إسكندر سفيروس الذى كان يحتفظ فى محرابه الخاص فعله الإمبراطور إسكندر سفيروس الذى كان يحتفظ فى محرابه الخاص فعله الإمبراطور إسكندر سفيروس الذى كان يحتفظ فى محرابه الخاص

الكابوكرتيس، أيضاً يدعو إلى نفس هذه التعاليم وتعددت تلك المحاولات من جانب الوثنية، فلقد ادعى شخص سورى يدعى اسيرابيون، في خطاب غير مؤرخ أن المسيح ملك اليهود الحكيم ووضعه في مرتبة سقراط وفيشاغورس اللذان تعدت تعاليمهما عصور الاضطهاد وظلت نبراساً للعدالة والفضيلة، ولقد ذكر (هيكيت) أن المسيح كان رجلا تقياً شديد الورع وأن اتباعه قد أخطأوا حين اعتبروه إلها كما اختتم فورفوريوس كتابه في فلسفة الوحى قائلا إنه ينبغى علينا ألا نتحدث سوءاً بالمسيح، ولكن علينا أن نشفق على خطأ البشر(۱).

ولم يلبث هذا الصراع الدموى الذى كان قائماً بين الوثنية والمسيحية أن اندلع لهيبه، عندما ظهرت بوادر المحنة في العالم الهليني، ثم وقت الأزمة عندما تصدعت أركان الدولة العالمية واجتاحتها لفترة من الزمن حالة من الفوضى أثر مقتل الإمبراطور الإسكندر سيفيروس عام ٢٣٥م.

وما أن حل العقد الخامس من القرن الثالث حتى بدت حركات الاضطهاد الجماعي وكأنها في سباق مع الأفواج الضخمة التي كانت تدخل في الدين الجديد (٢). وفي عام ٢٥٠ ميلادية أصدر الإمبراطور ديكيوس Decius الذي أبلي بلاء حسنا في الدفاع عن أخوانه المواطنين ضد الغزاة البرابرة النازحين من الأراضي الواقعة فيما وراء الدانوب مرسوماً ينص على أنه يجب أن تتوافر لدى كل ساكن من سكان الدولة العالمية شهادة تقدم للسلطات الرسمية عند الطلب تثبت أنه قد أدى على الوجه الأكمل تقدم للشعائر المقررة رسمياً والخاصة بتقديم الضحايا لروح القيصر (٢).

<sup>(1)</sup> 

E.R. Dodds, op.cit., pp. 106/7.

 <sup>(</sup>٢) أرنولد نويتي، تاريخ الحضارة الهلينية، ترجمة عبده جرجس ومراجعة محمد صقر خفاجة، مكتبة الأتجلو المصرية، ١٩٦٣، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) نقس المرجع السابق، ص ٢٦٢.

ولم يكتب للكنيسة الحياة إلا بعد أن لقى ديكبوس مصرعه عام ٢٥١ كما لم تصادف الأساليب التى لجأ إليها الإمبراطور فالبريان Valerian حين عمد فى عام ٢٥٧م إلى إلقاء القبض على المسيحبين ذوى المناصب البارزة، ثم نفيهم أو إعدامهم \_ شأنها شأن تدابير ديكيوس \_ أى قسط من النجاح، وتوقفت حركة الاضطهاد بغير ما إعلان رسمى حين وقع فالبريان فى الأسر على يد سابور عام ٢٦٠، وكما لم يستأنف الاضطهاد خلال السنوات العشر التالية حين كان الأباطرة الإليريون المثابرون أخذين فى السيطرة شيئا فشيئا على الأزمة العسكرية والسياسية بردهم البرابرة على أعقابهم إلى ما وراء الحدود، وإخضاعهم الدولتين العالميتين المنشقتين اللتين ظهرتا فى كل من تدمر والغال(١).

ولقد شهدت المسيحية آخر اضطهاد لها على يد دقلديانوس، كما أنه في أثناء هذه الفترة كتب فورفوريوس كتابه (ضد المسيحيين) عبر فيه عن القلق الذي أحسه الوثنيون وبخاصة ذوى العقول الدينية ووصف المسيحية بقوله إنها مذهب ينشر تعاليمه في الأركان القصوى من العالم، كما أوضح كيف أن تعاليم المسيح قد حلت في روما محل تعاليم اسكليبوس (٢)، وانتقد الحواريين أو الرسل ورواد الكنيسة وأدان افتقارهم إلى الوطنية وعدم قدرتهم على استرداد الإحياء الديني أثناء حكم الأباطرة ديكيوس وأوريليان (٢).

ولقد وضح بعض مفكرى الثقافات أن هناك مشاعر من العداء قد أحدثتها المسيحية في صفوف الوثنيين ولذلك فقد لقبوا بأعداء الجنس البشرى ولاقوا عنتا وعذابا أليما وأخرجوا من بيوتهم بالقوة لولا تدخل بعض

<sup>(</sup>١) أرنوك توينبي، نفس المرجع السابق، ص ٢٦٢.

J. Bidez, vie de Porphyre, (1913), p. 68. (7)

F.L. Cross, The Oxford, Dictionary of the Christian Church, Oxford Univer- (\*) sity, 1941, p. 1091.

الحكومات نتى فرضت عقوبات على من يفعل ذلك، على أن صنوف العذاب التى لاقاها المسيحيول قد فرضها الشعور القومى على حكام كانوا يعارضون مثل هذه الأعمال(١).

وكان من مظاهر العداء بين الوثنية والمسيحية نلك الحرب الأهلية التى امتد أثرها إلى البيوت حتى كان البيت الواحد تطحنه نار الحرب، ويحكى أن نار البغضاء والاضطهاد قد اشتعلت بين زوج وثنى وزوجته المسيحية، ولقد رسم جيروم Jerome صورة القساوسة وهم يتسربون إلى البيوت الأرستقراطية من أجل نشر تعاليم المسيحية (٢).

هذه هي أهم مظاهر الصراع الديني والفكرى بين المسيحية والوثنية، ولكن لماذا كان المسيحيون منبوذين إلى هذا الحد أو بعبارة أخرى ما هي الاتهامات المختلفة التي وجهت للديانة المسيحية وكان من نتائجها تلك المظاهر لتي عرضنا لها مسبقًا؟ إن الإجابة عن هذا التساؤل تقودنا إلى الحديث عن موقف المدافعين عن الدين المسيحي مثل جوستين، وتاتيان، واثناغوراس وترتليان وكلمنت الإسكندري وأوريجين الإسكندري.

## المدافعون عن المسيحية في مواجهة الوثنية:

وجهت الوثنية للمسيحية اتهامات عديدة منها ما هو أخلاقي ومنها ما هو ديني ومنها ما هو ديني ومنها ما هو سياسي، أما الاتهام الأخلاقي (٣) فمؤداه أن المسيحيين قوم مارقون كانوا يحيون حياة فاسدة ينغمسون في حفلات المجون الشهوانية، ولذلك فقد اعتبرهم بعض المفكرين مثل تاكيتوس أصحاب رذيلة، ويكمن الاتهام الديني في أن المسيحيين كانوا ملحدين بلادين ولم يحبذوا مثل

E.R.Dodds, op.cit., p. 110. (1)

Ibid., pp. 114/15

Watson, Defenders of the Faith, (London, 1899), Ch.4. (T)

اليهود عبادة الأصنام، وأما الاتهام السياسى فهو اعتبارهم خونة للإمبراطور لرفضهم المشاركة في الاحتفال بعيده أو القيام عند عرف السلام الوطني (1). ولقد ظهرت طائفة من مؤيدى الكنيسة كنو أحصف عقول الإمبراطورية، وجهوا رسائل كثيرة إلى الأباطرة يلتمسون فيها الدفاع عن الدين المسيحي وإبعاد الأذى عن المسيحيين ودفع الاتهامات عنهم وهم فريقان (٢). فريق يحمل على المذاهب اليونانية ويدلل على أنها مصدر البدع في الكنيسة ويعارضها بالحقيقة المسيحية، وفريق آخر يتحمس للمذاهب اليونانية ويرى أنه لا تعارض بينها وبين الدين، فالاتفاق بينهما عمكن، وهؤلاء كانوا يسمون في تاريخ الكنيسة القبطية بالمدافعين عن الدين المسيحي وعقائده، وكان من أشهر المدافعين عن المدين على المدين عن المدين المدين عن المدين المدين عن المدين المدين عن المدين عن الم

القديس جوستين مارتير : Justin Martyr

يعتبر القديس جوستين أول المدافعين عن المسيحية، ولد لأبوين وثنيين في مدينة فلافيا Flavia بنابلس، درس الفلسفة بقصد البحث عن الحقيقة وطاف بمداهسها الأربعة الشهيرة (الرواقية والأرسطية والفيشاغورية والأفلاطونية، وأخيرا اعتنق المسيحية حوالي عام ١٣٠٥)، ترك فلسطين وابخه إلى مدينة إفسوس وقضى بها فترة من الزمن، وكان مشغولا فيها بحواره مع (تريفون) اليهودي حوال ١٣٥م، وأخيرا ابخه إلى روما وافتتح بها مدرسة مسيحية وكان من بين تلامذته تاتيان، وهناك في روما كتب دفاعه الأول عام ١٥٥م، بعنوان هاحتجاج مرفوع إلى الإمبراطور أنطونيوس بيوس عام ١٥٥م، بعنوان هاحتجاج مرفوع إلى الإمبراطور أنطونيوس بيوس ومعتنقيه ماركوس أوريليوس ولوكيوس فيروس، وبعد ذلك أصدر حواره مع

E.R. Dodds, op.cit., pp. 110/11.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) یوسف کرم، مرجع سابق، ص ۲۹۱.

F.L. Gross, The Oxford Dictionary of the Christian Church, Oxford Univer- (r) sity Press, 1961, p. 756.

تريفون، ما دفاعه الثاني فكان بعنوان وإلى مجلس الشيوخ الروماني. ويقدم جوستين في كتابه احوار مع تريفون، والذي يحذو فيه حذو أفلاطور مي فيدون \_ شرحًا حياً للغاية وتصويراً بارعاً لتحوله الخاص عجّاه الفلسفة، فغاية الفلسفة كما يتصورها هي أن تصل بنا إلى الانخياد بالله، فلقد جنوب جوسيتس ولا اعتناق المذهب الرواقي ولكنه فيما يبدو التقي بأحد العلاسمة الرواقيين لذى كان مهتما بالحياة العملية والأخلاقية أكثر من اهتمامه بالمسائل لنظرية، ولقد اعترف له هذا الفيلسوفِ أنه لم يعتبر معرفة الله مسألة ضرورية على لاطلاق، ثم التقي بعد دلك بفيلسوف مشائي، بعد أن ترك هذا الفيمسوف الرواقي ـ ولكنه لم يرصيه لانه اي المشائي بدأ يناقشه أولا على ثمن الدروس التي سوف يعطيها له، وهو موقف نظر إليه جوستير. بازدراء لأنه لا يليق بالفلاسفة على وجه الخصوص، ولقد التقي بعد دين. بفيلسوب فيثاغوري، لكنه لم يستمر معه طويلا إذ سرعان ما رفض مواصبه الدروس حيي علم أن جوستين لم يدرس الموسيقي والفلك والهندسة وهي كلها عموم تمهيدية كالت عيثاغورية ترى أنها ضرورية لدراسة الفلسفة، ولقد تعرف تحيراً على أستاد أفلاطوني كان يعتبره أفضلهم جميعًا، ولذا كتب يقول: اوقضيت معه وقتاً طويلا قدر استطاعتي، وهكذا تقدمت بعض الشيء وكل يوم أتقدم أكثر، لقد سحرني نماما فهم العالم اللامادي، كميا أن تأما ﴿ فَكَارُ زُودُ رُوحِي بِأَجِنَحَةُ حَتَّى أَنْنَى لَا بَعَدُ قَلَيْلُ مِنِ الوقَّتِ ظُنْنَت أننى أصحت حكيماً (١)

ويعتبر حوستين أبرز المدافعين عن المسيحين لا لأخدكان يتمتع يمهارة أدبية ومسفية، لكن لأنه بعد أول المفكرين المسيحيين الذين حاولوا التوفيق بين القبل والعقل أو الدين والفلسفة (٢). وطرق مسائل فلسفية عديدة كال مستحد المستحد المستحدة أول الدين والفلسفة (١) أتير حيسود ، روح الفلسفة المسجة في العمر الوسط، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، ط ٢٠ دار سقافة المطباعة والنثر، القاهرة ١٩٧٤، ص ص ١٩٧٤.

أعمها الفرق بين المسيحية والفلسفة الإغريقية وبيان أوجه الشبه بينهما، وعرف الفلسفة بأنها علم الوجود والحق وأذ الغاية منها محقيق السعادة وتحقيق السعادة لا يكون إلا بمعاينة الله الحق بالذات والخير الأعظم وكان يرى أن المسيحية هي الفلسفة الكاملة التي محقق الغاية المنشودة من الفلسفة، وإذا كانت الفلسفة هي علم الحق، فكيف وصل الفلاسفة إلى هذا الحق؟ يرى جوستين إن هناك رأبين بصدد هذا الموضوع: الرأى الأول قال به اليهود أولا وتناقله عنهم كثير من المسيحيين ويرجع وجوه الشبه بين الفلسفة والدين إلى أخذ الفلاسفة عن التوراة مباشرة أو عن طريق غير مباشر، والرأى الآخر هو أن المسيح كلمة الله أو اللوغوس ينير العقول البشرية منذ البدء، فأخصبت بذوراً منه واهتدت إلى بعض الحقائق (١).

ولقد كتب جوستين مجموعة رسائل ومقالات تفيض إخلاصاً وحماسة تكشف بل وتعبر خير تعبير عن روح البطولة التي كان يظهرها المسيحيون حين كانوا يلاقون الموت، كما دافع دفاعًا حاراعن المسيحية وأخلاقها ورأى أن في شجاعتهم واستعدادهم لتحمل العذاب والموت لخير دليل قوى على خلو حبيهم من الشر والمخلاعة (٢)، ولقد ظل جوستين عدة منين ينشر تعاليمه دون أن يصاب بأدى ولكن حدة لسانه خلقت له أعداء ولهذا تم القبض عليه هو وستة من أتباعه وتم إعدامهم على بكرة أبيهم (٣). ولقد ظهر بعد أوجستين بحوالي ست أعوام القديس أيرينيوس (٤) أسقف ليون ولذى قاد حملة دعا فيها إلى وحدة الكنيسة وذلك في كتابه المسمى الدى قاد حملة دعا فيها إلى وحدة الكنيسة وذلك في كتابه المسمى المعارضة الإلحاد، وهو بمثابة حملة قوية على مختلف ضروب الإلحاد، وقور

<sup>(</sup>١) انظر: يوسف كرم، مرجع سابق، ص ص ٢٦١-٢١٥.

Justin, Apol, 2: 12, 13. (Y)

<sup>(</sup>٣) ول ديورانت، مرجم سابق، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق، ص ٢٠٦.

أنه لا سبيل يى منع المسيحية أن تتفرق فتصبح شيعًا وأحزابًا إلا أن يرضى المسيحيون منخضوع لسلطة واحدة تخدد لهم مبادئ دينهم وتلك السلطة هي قرارات مجالس الكنيسة الأسقفية.

ب - القديس تاتيان : Tatian

يعتبر نقديس تانيان من أهم المدافعين السوريين عن العقيدة المسيحية، وكان غنوصياً وثنيا، ابجه إلى روما وهناك تعلم الخطابة اليونانية والفلسفة وأصبح مسيحياً في الفترة من ١٦٥/ ١٦٥م، وتتلمذ على يد القديس وأصبح مسيحياً في الفترة من ثم فقد نشر دفاعاً موجها إلى اليونان جوستين ونكنه أظهر ميلا للخطابة ومن ثم فقد نشر دفاعاً موجها إلى اليونان Oratio ac Graeco وهو دفاع عميق مشبوب بالعاطفة الدينية، كما حاول كتابة تريخ عن حياة المسيح مستنداً إلى الأناجيل الأربعة المستخدمة في الكنيسة أسريانية وحتى القرن الخامس (١).

وقد دافع تائيان عن التوحيد وانتقد التنجيم والسحر والأسوار الوثنية وفن الحبول الرواقي كما تأثر في عرضه لعقيدة الكلمة بمبادئ القديس جوستين وأنكر على اليونان أى فضل كان في الفلسفة أو الفن أو الأدب، فيا الميسفة في نظره إلا نسيج من النقائض، وما الطب إلا نوع من السحر وما الفي إلا نوع من السحر وما الفي إلا نوع من السحر وما الفي إلى فساد للنفوس كما أدان أخلاق الفلاسفة (٢).

وعلى أية حال فقد كان تاتيان يؤكد على العقائد المسيحية دون البرهنة عليه.

## جے \_ تورتلیان Tertuillian

<sup>(</sup>٢٧ يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٦٧.

المسيحي، درس البلاغة والمحاماة وتثقف ثقافة هلينية لاتينية وكان على دراية كبيرة بالفلسفة والتاريخ والشعر والأدب القديم كما اشتغل بالسياسة والمحاماة، ولقد مكنته دراسته للبلاغة من الدفاع عن المسيحية، ولقد كتب تورتليان كغيره من المدافعين عدة رسائل كان معظمها مجرد اتهامات موجهة إلى الحكومة الرومانية ودفع الاتهامات عن المسيحية، ففي رسالته المسماة باسم الدفاع Apologeticus أكد فيها للرومان وأن المسيحيين لا ينفضون عن الدعاء لجميع الأباطرة وسلامة الأسرة الحاكمة، وأنهم يتوسلون إلى الله أن يمن على العالم بالهدوء والسكينة (١١)، ولقد دافع عن المسيحية في مواجهة الوثنية وحاول إبعاد التهم الأخلاقية التي الصقت بهم وقرر أن اليهود هم المشولون عن ذلك بل هم الذين روجوها في سائر أنحاء الإمبراطورية ويقول ولقد كره الوثنيون المسيحية أكثر مما أحبوا الصلاح. إنك لن بجد مسيحيًا في السجول إلا بسبب اسمه وإذا وجد لأى سبب آخر فهو لم يعد مسيحياً (٢)، ولقد كتب تورتليان مقاله إلى الشهداء مملوءة حماساً وتشجيعًا ليقاوم الإنسان وعواطقه \_ يقول في بعض فقرأتها ولا مجعلوا انفصالكم عن العالم يخفيكم. فلو أمعنا النظر في أن العالم هو في الواقع السجن الحقيقي، فسنعرف أنكم لم تدخلوا سجنا، بل بالأولى خرجتم من محن. وإن كنتم تنتظرون الحاكمة كل يوم، لكنكم ستدينون القضاة أنفسهم لا يهم أن تكونون في العالم، أنتم الذين لستم من العالم(٣).

ولقد دافع تورتليان عن قانه ن الإيمان المسيحي الذى يقول إن هناك إله واحد لا إله غيره خالق العالم أحدث كل الأشياء من لا شيء أول شيء أرسله إلى البشر كان كلمته التي سميت ابنه، وباسم الله تمت رؤيته

Tertullian, Apol. 30.

<sup>(1)</sup> 

Ibid., Ch. 40.

 <sup>(</sup>۲)
 (۲)
 (۲) القمص شنودة السرياني، الاستشهاد في المسيحية، ص ۲۱۰-۲۱٦.

بأشكال متنوعة، وبواسطة الآباء سمعه كل الرسل في حميع الأوقات، وفي النهاية من ملائر من حلال إرق والقوة والأب إلى مارى العذراء (مر العذراء) حبت م تكوين سجح في وحمهد وولدنه ومصى للإمام كعيسى المسيح ومن دلك الوقت فصاعداً، بشر بقانون جديد ووعد حديد لمملكة السماء وقام بالمعجزات وتم صلبه وصعد مرة أخرى في اليوم الثالث وعندئذ صعد إلى السموات وجلس على يمين الأب وأرسل بدلا منه قوة الروح القديسين المتعة والحياة الخالدة والوعود السماوية (١).

ولقد انتقل تورتليان بعد ذلك بسرعة عنيفة من الدفاع المقنع إلى الهجوم لعنيف وأصدر كتابه المسمى (في المسرح) De Speciaculis وحمه وصف ساحر المسارح الرومانية التي قال عنها إنها حصون البذاءة وختمها بذلك أه عد لمرير ووستشهدون مناظر أخرى له مناظر اليوم الخالد الأخير يوم الحساب وم يحترق هذا العالم الذي بلغ من الشيخوخة، ويحترق أهله الحساب وم يحترق هذا العالم الذي بلغ من الشيخوخة، ويحترق أهله اسم يسوع تذوب أجسامهم في لهب أشد حرارة من جميع النيران، التي أوقدوه ضد المسجين، غير أن تورتليان لما تقدمت به السن انقلب ما كان فيه أثناء شبابه من نشاط فياض إلى تنديد شديد بجميع أسباب السلوى عدا سلوة لدين والأمل في نعيم الآخرة، فكان يخاطب المرأة بأرقع الألفاظ ويصفها بأنها والباب الذي يدخل منه الشيطان، ويقول لها ومن أجلك مات يسوع المسيح، وقد انتهى به الأمر وهو في الثامنة والخمسين من عمره إلى الخروج على المبادئ السليمة للدين المسيحي لأنها في رأيه ملوثة بالأساليب الدنيوية واعتنق المبادئ المسيح وندد بحميع المسيحيين الذين يقبلون أن يكونوا تطبيقاً سليما لتعاليم المسيح وندد بحميع المسيحيين الذين يقبلون أن يكونوا

Jason L. Saunders, Greek Philosophy After Aristotle, London, 1966, p 345 (1)

جنوداً أو فنانين أو موظفين في الدولة وبجميع الأساقفة الذين يغفرون خطايا المذنبين التاثبين(١١).

الفصل السادس مشكلة التوفيق بين الدين والنلسفة في مدرسة الإسكندرية المسيحية

والآن نحاول أن نعرض لموقف مدرسة الإسكندرية من مسألة التوفيق بين الدين والفلسعة أو العقل والنقل عند كل من كلمنت الإسكندرى وأوريجين الإسكندرى ثم نتبع تلك المحاولة لدى فلاسفة المدرسة الأفلاطونية الجديدة خلال المراحل التي مرت بها في تطورها.

ظهرت مدرسة الإسكندرية المسيحية في أواخر القرن الثاني الميلادي بالإسكندرية لتعليم أصول الدين بالسؤال والجواب، ومزجت المسيحسة بالفلسفة اليونانية وأخرجت للعالم أبوين من أعظم آباء الكتيسة وهما:

# ١ \_ كلمنت الإسكندرى (١٥٠/١٥٠م)

يعتبر كلمنت من أهم المدافعين عن المسيحية وكان لاهوتيا مسيحها ينتمى إلى مدرسة الإسكندرية، وولد من أبوين وننيين، ودرس على عدة معلمين كان أهمهم الفيلسوف المسيحى بنتنوس الذي يخول إلى مذهب الرواقيين وكان رئيسنا للمدرسة، ولقد ظل كلمنت في الإسكندرية من حوالي ١٧٥م إلى عام ٢٠٢ لكنه اضطر أن يلوذ بالفرار بعد صدور أمس إمبراطورى باضطهاد المسيحية أثناء حكم الإمبراطور سيبتميوس سيفيروس وتوفى بعد ذلك بفلسطين (١١).

ومن أهم مؤلفاته الرئيسية كتاب والمدخل أو الهادى، قصد منه هداية الوثنيين إلى الإيمان بالمسيحية وإرشادهم إلى الحق الذى هو أوضه معتقادتهم وكتاب والمؤدب، ويحتوى على ثلاثة مقالات الأولى في شحه

F Osborn, «Clement of Alexandria» in the Encyclopaedia of Philosophy, (1) vi. II, New York, 1972, p. 122.

المؤدب، والثانية والثالثة في تعليمه، وقصد به أن يصلح من عادات الوثنيين وتقويم أخلاقهم أما كتابه الثالث والأخير فيسمى وبالطنافس، Stromateis وهو بمثابة دراسات متنوعة بقصد إرشاد العقل إلى الحقيقة الدينية (۱). ولقد كان هذا الكتاب رداً على الدعوة التي تميل إلى تبسيط العقيدة المسيحية وتنقيتها من تعقيد القليفة الذي يتنافى مع الإيمان، فذهب إلى أن التفكير العقلى ضرورى لتمهيد الطريق للإيمان وذهب إلى أن الله قد زود اليهود بالشريعة الموسوية وبعث للمسيحيين المسيح، أما قدماء اليونان فقد لجأوا إلى الفلسفة لترشدهم إلى ما أرشد إليه الدين الأم الأخرى، فالغلسفة لا تتعارض مع الدين بل هي خادمة للدين كما تكون الفنون الحرق الأخرى، خادمة للفلسفة (۱)

استخدم كلمنت كلمة غنوص لأنه أراد أن يوضع بأن هناك غنوصية مسيحية حقيقية والتي تعتبر أفضل بكثير من الغنوصية الوثنية وعلى ذلك فالغنوص الحقيقي عنده هو الذي يفترض مسبقًا عقيدة الكنيسة وأصولها البابوية بالإضافة إلى تمسكها بالوحى المقدس (٣).

وذهب كلمنت إلى أن الفلسفة ليست عدوة للإيمان أو الدين، فالإيمان مغامرة أو بجربة تنتهى بخبرة وهو يؤدى بالإنسان إلى التنور، ولقد كانت الفلسفة بين اليونان بمثابة المودب على ما كانت الشريعة بين اليهود، فالفلسفة هى العهد الخاص باليونان وأساس الدين المسيحى، ولقد توخى كلمنت من اصطناعها فى الدين أغراضا عديدة فكان يريد أن يوضح للوثنيين أن عقيدة المسيح لا تقل شأنا عن أي علم إنسانى، وكان يريد أن يدحض العنوصيين بإيطال فلسفتهم الهاطلة بالفلسفة الحقة، وكان يرى أنه

(1)

Cross, F. L., The Oxford Dictionary of the Christian Chruch, p. 300.

<sup>(</sup>٢) انظر: أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٢٩٦.

Cross, F. L., op.cit., p 300.

من واجب سيحى المثقف أن يتفقه في الدين وأن الفلسفة خير أداة لتحقيق هذه الناية

ولقد كان كامنت على دراية بالفلسفة اليونانية، وأفضل المذاهب عنده هى الأفلاطونية لانهاق آرائها مع المسيحية، وتأثر بفيلون وأخذ عنه، كما أفاد من ثرو قية في تخليلها الدقيق للفضائل والرذائل، أما أرسطو فلم يكن يعرفه إلا يواسطة سيئة، أما أبيقور فكان يعتبره أمير المادية والإلحاد، مؤله اللذة وإنه لا يستحق لا الازدراء كما انتقد المذاهب والمدارس الطبيعية السابقة على سقراط ورأى أنها مدارس فلسفية مشوهة وفاسدة (١٢).

أما عن خلاصة آرائه: فكان يرى أن الله هو الواحد المتسامى أو المتعالى وأنه المبدأ لأول لمطلق وعلة كل الأشياء، وأنه واحد وبسيط ولا ينقسم وهو الواحد و خير والروح والأب والخالق والرب، وتلك تسميات جميله نستعملها لكى يستطيع عقلنا التفكير في الله دون خطأ، كما أكد على ألوهية المسيح لذى تأتى منه الحقيقة والخير للإنسان ووحدة الكنيسة وسيادة العقيدة ائتى جاء من أعمال الرسل وخلفائهم إلى الحكمة الإنسانية، ورأى أن كل حير في نفلسفة إنما يأتى من المسيح ويعود إليه (٢).

أما النفس عنده فكان يظن أنها مادية ولكنه يجعلها لطيفة إلى حد بعيد ويضعها فوق الماديات جميعًا لما تمتاز به من فكر وإرادة يؤهلانها لإدراك الله ومحبته، كما أنه يتصور الملائكة والشياطين مما يدل على أنه لم يكن واقفًا على دقائق الفلسفة الأفلاطونية وهذه نقطة ضعف واضحة في مذهبه ذاك أنه أم يبرهن على خلود النفس بروحانيتها فلم يقدم سوى دليل

Cross, F. L., op.cit., p. 300.

<sup>(</sup>۲) يوسف كرم، مرحم سابق، ص ۲۷۲ وأيضا: ۲۷۲ ويضا

Armstrong, A.H., An Introduction to Ancient Philosophy, p. 173.

Osborn, E.F. op.cit., p. 122.

خارجي مستمد من أبدية العقاب والثواب التي جاء ذكرها في الكتاب المقدس كما أنه لم يقم الدليل على وجوب أبدية الجزاء(١).

ولقد اهتم كلمنت الإسكندري بالحياة الأخلاقية الخيرة والنقاء الروحي والصعود إلى الله، فقد كان مسيحيًا كاملا يجعل حياته تعتمد على المسيح وتأثر في آرائه الأخلاقية ببعض مذاهب اليونات، فعن أفلاطون تأثر بالرأي القائل العلم فضيلة والجهل رذيلة وأكد على أن الفضيلة تأتي من النظام واتباع طريق الخير وأما الرذيلة فإنها تأتى من الإخلال بالنظام واتباع طريق الشر، كِما تأثر بتعريف أرسطو للفضيلة التي يعرفها بأنها ملكة اختيار الوسط العدل بين إفراط وتفريط كلاهما رذيلة، فضلا عن تأثره بالمدرسة الرواقية وبخاصة الرواقية المتأخرة فأخذ عنها تخليلها الدقيق للفضائل والرذائل وُلقد استعار كلمنت من الأفكار الهلينية فكرة تقسيم المسيحيين إلى طبقتين هما : المسيحي المخلص والغنوص ولكنه قد رفضها في صورتها الساذجة الخيالية والتي كانت سائدة ومعروفة لدى الهراطقة من الغنوصيين الذين لم يكن لكلمنت علاقة بهم، فقد كان السيحيون يعيشون فقط بالعقيدة والغنوص بن قد ارتفعوا لمرتبة عليا من الحكمة ليس فقط بالعقيدة ولكون بالمعرفة والقربان المقدس الذي جاء من الرسل، فالحياة الخلقية تبدأ من وجهة نظره باتباع أحكامها وحسن استعمال الحرية ثم تتربي في النفس فضائل متساندة متشابكة تصل في نهاية المطاف إلى الغنوص الحق الذي يلبي دعوة الله ويسير إلى معرفته تعالى لا عن خوف من ضر ولا عن طلب للذة ويصف كلمنت المعاناة التي سوف يلقاها العامة حتى في السماء من الندم على حرمانهم من السعادة العليا والتي سوف يرون أن العنوصيين قد وصلوا إليها ـ وهم الذين كانوا موضع احتقارهم ـ على وجه الأرض(٢).

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجم سابق، ص ٢٧٣.

Armsuor.g, A.H., op.cit., p. 171.

# ٢ ــ أوريجين الإسكندري (١٨٥-٢٥٤م):

يعتبر أوريجين ناقداً سكندرياً مفسراً للكتاب المقدس ولاهوتيا روحيا(۱). ولد في الإسكندرية من والدين فاضلين، وكان والده عالماً، فغرس في نفس ولده حب العلم ولقنه شيئاً كشيراً منه خصوصاً مبادئ الدين المسيحى. ولما بلغ أوريجين السابعة عشرة من عمره قبض على والده بتهمة أنه مسيحى وحكم عليه بالإعدام وأراد ابنه أن يشاركه في السجن والاستشهاد ولكن والدته لحقت به وسرقت ثيابه واخفتها، فلما ضاق به الأمر أرسل لوالده رسالة مشعرة بالتخشع يحرضه بها على الاحتمال والثبات على الإيمان والجهاد في سبيل الصليب إلى آخر نقطة من دمه(۲)، إذ يقسول: واحدار أن ترجع عن آرائك من أجلناه. وأعدم الوالد ووقع عبء كفالة الأم والأطفال الصغار على الشاب، وبعث ما شاهده من استشهاد عبء كفالة الأم والأطفال الصغار على الشاب، وبعث ما شاهده من استشهاد كثير من المسيحيين في نفسه مزيداً من التقوى والإيمان فعمد إلى حياة الزهد والتقشف وأكثر منالصوم وأقلل من ساعات النوم، وافترش الأرض ومشى حافياً وعرض نفسه للبرد والعرى وأخيراً عمد رلى نسخ الكتاب المقدس وترجمته وكتابته في مجلد واحد.

ومع أنه لم يكن قد تجاوز الثامنة عشر من عمره فقد اجتذب علمه وبالاغته كثيرين من الطلبة وثنيين ومسيحيين على السواء، وطبقت شهرته جميع أنحاء العالم المسيحي(٣).

ولقد خلف أستاذه كلمنت على رئاسة المدرسة، لكن لما حدث خلاف بينه وبين أسقف الإسكندرية رحل إلى قيصرية فى فلسطين حيث أخذ يدرس برسلات كثيرة إحداها إلى روما والثانية إلى جزيرة العرب. عانى أوريجين كثيراً من ألوان العذاب والتنكيل فى سبيل عقيدته وذلك أثناء اضطهاد ديكيوس للمسيحية عام ٢٥٠م، وتوفى متأثراً بآلامه حوالى ٢٥٤م(٤).

كان أوريجين كاتبا خصباً لكن كثيراً من مؤلفاته قد فقدت أما ما بقى منها فأهمها كتابه الرئيسي المسمى بد والمبادئ، وهو أول عرض فلسفى منظم للعقيدة المسيحية دعالج فيه مشكلة الألوهية، الله وطبيعته وكيفية حصول

<sup>(1)</sup> F. L. Cross, op.cit., p. 991.

<sup>(</sup>٢) الخريدة الفيسة في قاريخ الكنيسة، بقلم أحد رهبان دير السيدة برموس في بريه أنبا F.L. Cross, op.cit., p. 991.

<sup>(</sup>٣) انظر: ول. ديورانت، مرجع سابق، ص ٢٠٩ وأيضاً: ٢٠٠ وأيضاً: (4) F. L. Cross, op.cit., p. 992

الموجودات عنه، والإنسان والعالم المادي بالإضافة إلى حرية الإرادة ونتائجها، وهناك كتابات ذات طابع تنسكي أو زهدي أهمها كتاب والحث على الاستشهاد، Exhortation to Martyrdam الذي كتبه أثناء اضطهاد ماكسيميان حوالي ٢٣٥م، وقد أوضح فيه خلاصة حماسه وأشواقه وخبرته وأرسله إلى كاهن قيصرية الذي قبض عليه وطرحه في السجن أتناء اضطهاد ماكسيمينوس للمسيحية.

ولقد كتب أوريجين أيضاً كتاباً هاماً يعد دفاعاً عن المسيحية بعنوان اضد كلسوس، Contra Celsum وكان بمثابة محاولة منه للدفاع عن المسيحية وعقائدها، وله كتاب آخر يعرف بالشذرات أو الطنافس Stromates حاول فيه إثبات العقائد المسيحية بالرجوع إلى كتابات الفلاسفة الوثنيين(١).

أُحدُ أُورِيجِينَ على عاتقه مهمة الدفاع عن المسيحية في مواجهة الوثنية ودحض آرائهم مستعيناً في ذلك بالفلسفة الإغريقية، ولم ينكر ظهور المعجزات عند ضريح انطونيوس في مصر ويعتقد بأنها كانت نتيجة لوجود الشياطين كما تأكد ذلك بالسحر والتعويذات المصرية القديمة، ولفد أكد لأتباعه ومريديه أن معجزات الشفاء عند اسكليوس والإلهام عند «بيثيا، Pythia) ليسا إلا وهما ولو كانا حقييين فذلك يرجع إلى الأرواح الشريرة. وكان أوريجين يرتاب في صحة ما ورد في سفر التكوين إذا فهم بمعناه الحرفي، ويفسر ما كان يلقاه بنو إسرائيل من يهوه من معاملة غير طيبة أحيانًا بأن ما وصفت به هذه المعاملة إنما هو رموز وذكر أن القصص الواردة في الكتاب المقدس والتي تقول إن الشيطان صعد يعيسي إلى جبل عال وعرض عليه ملكوت الأرض ليست إلا أساطير، ويضيف إلى ذلك أن هذه القصص قد احترعت في بعض الأحيان لكي توضع بعض الحقائق الروحية (٣).

وقد استخدم أوريجين الفلسفة في تفسير العقائد الدينية ففسر ما جاء في سفر التكوين دفي البدء خلق السموات والأرض؛ بأنها لا تعني أنه خلقها في الزمان بل من الأزل لأن الله لا ينبغي أن يبقى بلا رعبة أو أن يتحول من اللاخلق إلى الخلق(٤).

ولقد كان لأوريجين آراء كثيرة في الألوهية (وجود الله والعالم والإنسان)

<sup>(1)</sup> F.L. Cross, op.cit., p. 992. (2) E.R. Dodds, op.cit., pp. 117-20.

<sup>(</sup>۲) ول ديوراتت، مرجع سابق، ص ۲۱۱.

<sup>(</sup>٤) أميرة حلمي مطر، مرجع سابق، ص ٢٩٧.

وأخرى في الخعق والعطاء وغيرها، فعي التمييز بين الحد العاصل بين الفسعة والدين يقول: حيث العقيدة واصحة مربحة يجب الاستمساك بها ونظمها في مجموعة متسقة يبرهن على أصولها بالعقل وحيث العفيدة غير صريحة أو حيث لا عقيدة، فالباب مفتوح أمام العقل للمناقشة والتحصيل(١) ولقد خعق الله الأرواح متساوية كاملة كما تقتضى العدالة الإلهية وإنما حدث التفاوت عن حريتها، والنفس عنده تنتقل في مراحل ويجسدات متتالية قبل أن تدخل الجسم وهي تنتقل بعد الموت في مراحل متتالية مثلها قبل أن تصل إلى الله وأن جميع الأنفس حتى أشهرها تتعذب زمنا في المطهر ولكنها كلها تنجو آخر الأمر، وسيكون بعد اللهب الأخير عالم آخر ذو تاريخ طول ثم عالم ثالث ورابع، كل واحد منها خير من سابقه وهذه العوامل الكثيرة المتتالية ستتحقق بحسب الخطة التي رسمها الله والمها الله والعه العوامل الكثيرة المتتالية ستتحقق بحسب الخطة التي رسمها الله والمها الله الله والمها المها الله والمها المها الله والمها ال

ويهتم أوريجين بتحديد فكرتنا عن الله أكثر من اهتمامه بالبرهنة على وجود الله، والله عنده روح محض لا يشبهه في ذلك مخلوق، وأنه روح عاقل حر غير منظور، أسطع من لشمس، وهو فوق جميع مقولاتنا من حقيقة وحكمة ونور وحياة وجوهر وعقل، ولقد قال أوريجين بقدم المادة وحدوث العالم، وفي ذلك توفيق بين الكتب المقدسة والتصور اليوناني(٣) ولقد ميز أوريجين بين مظهرين للأشياء، مظهر مادي أو جسدي والآخر معقول ولقد دفعه هذا إلى التمييز بين طائفتين من المسيحيين، طائفة العامة وهم الذين اقتنعوا بعقيدة صلب المسيح والطائفة الثانية وهي طائفة الخاصة أو الخلص الذين يصعدون إلى أعلى للإتحاد مع الأب(٤) ولقد ذهب إلى أن العالم المادي ليس شراً على الإطلاق وأنه قد خلق بواسطة الرب لا عن طريق قوى شريرة (٥). وتقوم السعادة الآخروية عنده في معاينة تتخلص أولا من المادة شيئا فشيئا، وبجتاز السماوات سماء بعد أخرى فتعرف الكواكب ثم ترقى إلى معرفة غير المنظورات وترقى حتى تصل إلى المرحلة الأخيرة وهي تأمل الله الله عن أمل الله المرحلة الأخيرة وهي تأمل الله وهي تأمل الله وهي تأمل الله المرحلة الأخيرة وهي تأمل الله عن أمل الله وهي تأمل الله وهي تأمل الله وهي تأمل الله المرحلة الأخيرة وهي تأمل الله وهي تأمل الله المرحلة الأخيرة المناه المرحلة المرحلة الأخيرة المناه المرحلة الأخيرة المناه المرحلة المرحلة الأخيرة المناه المرحلة المرحلة الأخيرة المرحلة المرحلة الأخيرة المناه المرحلة ال

(2) Inge, op.cit., Vol. II, pp. 19/102.

<sup>(</sup>١) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم، مرجع سابق، ص ٢٧٩.

<sup>(4)</sup> F. L. Cross, op.cit., p. 992.(5) A.H. Armstrong, op.cit., p. 174.

<sup>(</sup>٦) يوسف كرم، مرجع مايق، ص ٢٨٢.

ولقد ذكر H. Crouzel فقرة في كتابه يصور فيها أوربجين حالة العقل وهو متحد مع الله فيقول: إن العقل قادر على إدراك أى شيء عند الله، يتفكر في الله وسيتحد به، وقد استطرد Crouzel قائلا إنه لو كاست الفرصة الكاملة قد أنيحت له أى لأوريجين لأصبح صوفيًا ولكن الفرصة لم تتح، ومن المؤكد أن أوريجين قد عرف مفاهيم الوحدة الصوفية وأحرك القيمة الحقيقية لها وبذلك يكون قد مهد السبيل لخليفته جريجورى الذي تأثر به وكان يطلق عليه اللقب الشهير وأول صوفي مسيحيه(١).

## يين المسيحية والأفلاطونية الجديدة:

(1)

ثار خلاف كبير بين المؤرخين حول الصلة بين المسيحية و لأفلاطونية الجديدة، فذهب فريق منهم إلى القول بالأثر المسيحي على الأفلاطونية الجديدة كانت محتلطة كل المختلاط بالدين المسيحي، غير أن هناك فريقاً من المفكرين يتكر هذا الأثر ويرى أن هناك تباعداً بين الانجاهين، فالمسيحية تستمد جذورها من اليهودية بينما تعتبر الأفلاطونية الجديدة هي الوريث الحقيقي و شرعي للتقاليد الهلينية ولم يكن بها أى عناصر جوهرية ذات أصل سامي (٢٠)، ويستدلون على التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة أولاتحربه المسكم، فالفناء غلمة في الفسنيين معا، في المسيحية والأفلاطونية الجديدة، إلا آن المسيحية قد فهمت الحقيقة العليا التي يفني فيها الإنسان على أسام عيني تاريح، فربطت هذه الحقيقة بأحداث معينة وأشحاص معينين، أم الأفلاطونية الجديدة فقد نظرت إلى المسألة هي الناحية المقلية الصرفة وأقامت من أجل المجديدة فقد نظرت إلى المسألة هي الناحية المقلية الصرفة وأقامت من أجل التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة ثانيا، النظرة إلى المعلاقة بين الله التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة ثانيا، النظرة إلى المعلاقة بين الله التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة ثانيا، النظرة إلى العلاقة بين الله التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة ثانيا، النظرة إلى العلاقة بين الله التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة ثانيا، النظرة إلى العلاقة بين الله

Crouzel, 11., Origene & La Connaissance Mystique, 1901, p. 5.30.

Inge, op.cit., p. 60.

وبين الإنسان أو غرد المشخص أو العينى، فالمسيحية تبدأ من الله أو بمعنى أصبح تريد أن تفي بدء إلى مستوى الناس بحسوس، أما الأفلا لمونية الجديدة فإنها تريد الارتفاع بالإنسان إلى مقام الأاوهية (١).

بمعنى آحر م سبيل بالنسبة للمسيحية هو الهبوط من أعلى إلى أسفل بينما بالنسبة للأفلاطونية الجديدة هو الارتفاع من أسفل إلى أعلى، تبدأ بالإنسان وعسعد إلى الله وعندما شعر الأفلاطونيون الجدد بهذه الاختلاف عسمس للرد على المسيحيس وبدأت هذه المحاولة الرد على المسيحية بامديوس ساكاس الذي كان مسيحيًا ثم انجه إلى الأفلاطونية الجديدة ومنها من الوثنية، وأفلوطين الذي انتقد الغنوضية وكان عما أغضبه منهم هو نغمتهم المتغطرسة في كلامهم عن أفلاطون(٢)، وترك أفلوطين لتلميذه، فورفو بوس مهمة الحواز مع المسيحية، ومن الطريف هنا أن نقارن بين هجوم فورفوريوس وهجوم كلسوس، فبينما ركز كلسوس على عدم اكتراث المسيحين بأمن الإمبراطورية وسلامتها وهو أمر اعتبره خطراً جسيما، إذا بفورفوريوس لا يعبأ بالمسائل السياسية ولا يجادل الأخلاقيات المسيحية وإنما يعتبرض على عقيدة خلق العالم، كما أنه يسخر من نظرية بعث وإنما يعتبرض على عقيدة خلق العالم، كما أنه يسخر من نظرية بعث الفلسفة المسيحية للدين، وكان واعيا تماماً لهذه الوحدة، (٣).

ومن مظاهر التباعد بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة مسألة الثالوث وبصدد هذه مسألة بمكننا أن نقول أنه ليس هناك تشابها بين الشالوث المسيحى وأقانيم أفلوطين وذلك لأن أفلوطين لم يستعمل كلمة ثالوث وإنما استعمل أقنوم أو مبدأ، وإن كان هناك تشابها بينهما فليس إلا في اللفظ

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن سوى، . مرجع سابق، ص ص ١١٧-١١٨.

نقط، فالمسيحية تقول إن الأقانيم الثلاثة هي الله، لكن أفلوطين يجعل هذه الأقانيم منفصلة تماماً عن الواحد بالإضافة إلى أن الصفات التي تضاف إلى الأقانيم المركبة للتثليث المسيحي تختلف اختلافا واضحاً فيما يتعلق بنسبتها بعضها إلى بعض عن تلك الصفات التي تضاف إلى الأقاتيم عند أفلوطين.

وصفوة القول إنه لبس ثمة فارق كبير بين الوثنى المتفلسف والمسيحى المتفلسف، اللهم إلا في نظرة كل إلى الثقافة القديمة ونحن تستطيع أن ندرك مقدار الحزن العميق الذي انتاب الوثنيين وهم يشهدون حضارتهم العربقة العظيمة الثقافة البالغة الروعة وهي تختضر.

التوفيق بين الدين والفلسفة لدى فلاسفة الأفلاطونية الجديدة:

أما عن محاولة التوفيق بين الدين والفلسفة أو العقل والنقل فقد اكتملت صورتها في المدرسة الأفلاطونية الجديدة التي تعتبر محاولة لوضع فلسفة دينية أو دين مفلسف كما أشرنا إلى ذلك من قبل، ولقد مرت هذه المحاولة للتوفيق بين الدين والفلسفة عند فلاسفة الأفلاطونية الجديدة في مراحل ثلاث هي:

المرحلة الأولى: ويمثلها كل من أفلوطين وتلميذه فورفوويوس الصورى وكانت الغاية من هذه المرحلة إحداث نوع من التوازن بين الدين والفلسفة، فلو تأملنا مثلا فلسفة أفلوطين فسنجد أنها تدور حول ممشكلتين رئيسيتين إحداهما دينية تتعلق بمصير النفس وطريق إعادتها إلى طهارتها الأولى، والأخرى مشكلة فلسفية تتعلق بترتيب الكون ونفسيره تفسيراً عقلياً صارما، وهاتان المشكلتان متصلتان اتصالا وثيقاً بحيث تتمم الواحدة الأخرى (١١). ولقد وصف شميدت Schmidt هذا الدور بأنه قائم على الوحدة بين الدين والفلسفة والانجاه نحو النظام والعقيدة والبعد عن التفكير الذي لا جدوى منه

<sup>(</sup>١) انظر: حنا الفاخوري وخليل الجر ، تاريخ الفلسفة العربية، ج١ ، دار المعارف، بيروت، ص ١٠٩

والشعور بالحاجة إلى الوحى والرغبة فى الحياة الروحية وأفكار الخلود والتطهر والشعور بالحاجة إلى الوحى والرغبة فى الحياة الروحية وأفكار الخلود والتطهر والتصوف (١٠). وهى هذا الدور وضعت كل المبادئ الميتافيزيقية التى تقوم عليها وتخددت الحديدة كما ظهرت كل المبادئ الميتافيزيقية التى تقوم عليها وتخددت الصلات المتعددة التى توجد بين الفلسفة وبين بقية أجزاء العلم (٢)

فالصلة إدن بين الدين والفلسفة لم تكن صلة طغيان من جانب الدين على الفلسفة وإحم كس صلة نوازل حتى أن الدين كال لا يشغل كل الفلسفة في ذلك العصر

والمرحلة الثابية بمنها العيدود الأفلاطوي الجديد في المدرسة السورية ياميليخوس وفي هذه لمرحلة يسيطر الدين سيطرة نامة على الفلسفة يتحمثل هذا حبر مشيق على بمسيحوس الذي كان يجمع بين الدين والفلسفة حيث كان غر أفلاطون وأرسطو المربطهما لفيثاغورس ثم يتجه إلى تفسير هد ازيج عسد ينعو وأديان النسرق ونصوفه وكذا التراث السحرى في العالم القديم أنما المرحلة الثالثة والأخيرة فيمثلها بلوتارخوس وإبروقلس، وقيها تأثرت الأفلاطوبية الجديدة بالتيارات المشائية وكان من نتائج هذا التأثر أن أصبحت أكثر تنظيماً وأدق تعبيراً وهذه الصورة العليا التنظيمية الأجزاء بل ترك لنا في الغالب آراء حول موضوعات مختلفة لم ترتبط بعد الرباطا عضويا.

\* \* \*

Inge, op.cit., p. 70.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بدوی، مرجع سابق، ص ۹۸.

# الفصل السابع الفسيحية في العصر البيزنطي

إن كان للإسكندرية أن تزهو بما خلفت في حقل العلم والفلسفة فإنه يحق لها أن تفخر أيضاً بما أدت للفن من خدمات، وإذا كان الادب السكندرى قد تخطى حدود موطنه ليترك أثره فيما بعد في كتابات فطاحل أدباء اللاتين أمثال فرجيل وهوارس وغيرهما، فإن الفن الرسكندرى قد تغلغل ببعض أبوابه ونفذ أثره عميقاً في غيره من الفنون اللاحقة(١).

وقبل أن نلقى الضوء على الفنون التى اشتهرت به الإسكندرية إبان عصر البطالمة والرومان والعصر البيزنطى، ينبغى أن نذكر شيئا عن أهم المحاولات المختلفة لتقسيمات الفنون الجميلة بصفة عامة لنتعرف من خلالها عن أهم الفنون التى ازدهرت بالإسكندرية فى تلك الفترة، وعما إذا كانت قد تأثرت بالحضارات الشرقية وبخاصة مصر أم لا؟ ظهرت عدة محاولات من جانب الفلاسفة وبعض علماء الاجتماع لتقسيم الفنون الجميلة منهها تقسيم كانط الذى ميز بين ثلاث أنواع من الفنون هى الفن التشكيلي تقسيم كانط الذى ميز بين ثلاث أنواع من الفنون هى الفن التشكيلي بعض الفنون الحركية بالإحساسات مثل الموسيقى والملونات بالإضافة إلى بعض الفنون الحركية مثل المسرح والغناء والأوبرا والرقص.

وأشار شوبنهاور إلى تصنيف الفنون، في أسفله في العمارة ثم يلى ذلك الفنون التشكيلية وهي النحت والرسم ثم الشعر فالموسيقي. أما لاسباكس فقد قسم الفنون إلى ثلاثة أقسام هي: فنون الحركة وتشتمل على الرقص والغناء والموسيقي، وفنون السكون وتشمل العمارة والتصوير والنحت، والفنون الشعبية وتشمل الشعر الغنائي والشعر القصصي والشعر التمثيلي والتمثيليات الغنائية.

ولقد وضع السوريو، Souriau أستاذ علم الجمال في السربون تصنيفا يعد أكثر تماسكا وتنظيماً من التصنيفات السابقة عليه، ذلك أنه قد

<sup>(</sup>١) فوزى الفخراني، الإسكندرية والفن في المصرين اليوناني والروماني، مقال في كتاب «الإسكندرية منذ تقدم المصورة، ١٩٦٣، ص ١١٤.

بناء أولا على المحسوسات الأساسية الخاصة بكل مجموعة من الفنون، وثانياً على أساس التمييز بين فنون الدرجة الأولى وفنون من الدرجة الشانية. ويحصى سوريو سبعة أنواع من هذه المحسوسات هى:

١ ــ الخطوط . ٢ ــ الأحكام.

٣ \_ الألوان. ٤ \_ الإضاءات.

٥ \_ الحركات.

٦ \_ الأصوات الجزئية المقطعة والمقاطع الصوتية.

٧ \_ الأصوات الموسيقية.

وتشمل فنون الدرجة الأولى: الأرابيسك Arabesque وفن العمارة أوالبناء والإنشاءات المعمارية Architecture والتكوين الخالص والإضاءة والرقص والنظم الخالص والموسيقى، وفنون الدرجة الثانية وتشمل الرسم والنحت والتلوين والتصويرى والتصوير الفوتوغرافي والتمثيل بالإشارة والأدب والشعر والموسيقى الوصفية (١).

ولقد عرفت الإسكندرية فنونا كثيرة كفن العمارة الذى كان يشتمل على المقابر والمنازل والمعابد، وفن النحت والزخارف وفن التصوير الشخصى وكذلك النقوش البارزة على الأحجار بالإضافة إلى الرسوم وبعض الفنون الشعبية.

# ١ - فنون الإسكندرية في العصر البطلمي:

وجد الفن فى الإسكندرية أرضاً خصبة لما نالمه من تشجيع وتقدير سكانها الذين كانت غالبيتهم من جنود الغزو الذين حضروا فى عهد الإسكندر ومن اليونانيسين النازحين من منختلف أرجاء العالم اليسونانى أثناء حكم البطالمة، ومن

<sup>(</sup>١) انظر: محمد على أبو ريان، فلسفة الجمال ونشأة الفنوند الجميلة، ص ١٧٤/١٦٢

المصريس أهل البلاد الأصليين خاصة وأن المصري واليوناني يعشقون الفن (١٠). ومن أهم الفنون السكندرية في العصر البطلمي ما يلي:

#### أ ـ العمارة:

كنت العمارة أعظم الفنون المصرية على الإطلاق وذلك لما تميزت به من روعة وضخامة وصلابة وجمال ومنفعة، وقد بدا هذا الفن بداية متواضعة بتزيين المقابر وبقشى الوجهة الخارجية لجدران المنازل وكانت كثرة المساكل تبنى من الطين تتخللها في بعض الأحيان أعمال بسيطة من الخشب والسقف المقامة على جذوع النخل السهلة العلاج، وكان يحيط بالدار عادة سور يضم فناء تصعد منه درج إلى سطح البيت ومنه ينزل السكان إلى الحجرات، أما فن العمارة في الإسكندرية البطلمية فكان يشمل عدة أقسام هي المقابر والمنازل والمعابد. وتنقسم المتابر المصرية التي ترجع إلى العصر البطلمي إلى قسمين هما: الأبار الجنائزية والغرف الجنائزية.

وتتألف الأبار الجنائزية من نوعين: مقابر النوع الأول وكانت بسيطة جد وتتكون من بئر في قاعها فتحة يدفن فيها الميت وتقفل بالنواح من الصخالمحلى، ولقد شاع هذا النوع في عصر البطالمة وإن دل على شيء فإنه يدا على أن هذه المقابر البطلمية كانت مقابر مصرية صميمة.

اما مقابر النوع الثاني فكانت تتألف من هيكل جنائزي صغير تنزل مر أرضيته بئر كان الميت يدفن في قاعها، ولقد زينت كل الجدر بمناظر ونقوش دينية تكثر فيها العبارات الغامضة المبهمة.

ويتألف القسم الثاني من المقابر المصرية من نوعين: مقابر النوع الأو وكانت تنحت في الصخر وتتكون من غرفة واحدة أو اثنين وممر منحدر، أم النوع الثاني فكان يتكون من غرف مبنية أكثر كلفة ولذلك كانت أقل إنتشاراً م الأنواع الأخرى. أما عن طابع عمارة المنازل البطلمية وزخرفتها فإن القرائن توحى بأنه قد بقى بوجه عام مصرياً خالصاً أو إغريقياً خالصاً وأن ذلك لا يمكن

<sup>(</sup>٢) فوزي الفخراني، مرجع سابق، ص ١١٦

إرجاعه إلى التأثيرات الحضارية بقدر ما كان يرجع إلى الظروف التي أملت ذلك فقد كان أغلب هؤلاء الإغريق جنوداً، وبعضهم تجاراً، وكان الجنود يمنحون مساكن في بيوت مصرية ٥٠٠٠.

ولقد إهتم البطالمة الذين آمنوا بالديانة المصرية بإقامة معابد للآلهة المصرية على نمط المعابد التي وجدوها بالوجه القبلي، واقتبسوا كثيراً من معابد العهد الصاوي، وأحسن نموذج لدراسة المعابد البطلمية هو معبد ادفو الذي شيده بطليموس الثالث".

كما كشف عدد كبير من المعابد التي أقيمت في هذا العصر للآلهة المصرية وهي مصرية صميمة في تخطيطها وعمارتها وزخرفتها، وتمتاز هذه المعابد بظاهرتين هما:

١ ـ كثرة إستخدام الأعمدة ذات الرؤوس المركبة والتي يحتمل أن يكون
 قد ابتكروها في أثناء نهضة العصر الصاوي.

الجدران القصيرة في صالات الأعمدة بوجه خاص، ولعل هذه الجدران القصيرة كان لها مثيلها في معابد الدولة الحديثة (١٠).

## **- .: النحت**

كانت الإسكندرية في عهد البطالمة مركزاً رئيسياً من مراكز النحت الهللينستي وكان انتاجها ينافس المراكز الهللينستية الأخرى، ولقد تميز النحت السكندري بعدة سمات أهمها ما يلي (1).

١ ـ إستخدام المرمر المصري Alabaster بديلًا عن الرخام الذي كان يستخدم في بلاد اليونان وذلك لبياض لونه ولوجود شبه كبير بينه وبين الرخام

<sup>(</sup>١) راجع، إبراهيم نصحي، مرجع سابق ص ٩٢.

 <sup>(</sup>۲) نعمت إسماعيل علام، فنون الشرق الأوسط في الفترات الهلينستية والمسيحية والساسانية، طد٢، دار المعارف ١٩٨٠، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) أنظر. إبراهيم نصحي، مرجع سابق ص ص ٩٤/٩٣

 <sup>(1)</sup> أنظر، قورني الهجماني، مرجم سابق ص ١٢٢/١١٨، وداحم، ثروت عكماشه تباريح الفرر.
 الجزء الثالث الفن المصري دار المعارف ص ١٣٢٢/١٣٢٥

اليوباني - الإضافة إلى إستخدام الحجر الجيري لنفس العرض كما يرى ني أحد التماثيل تكبيرة الموجودة بصالة النحت بمتحف الإسكندرية

استعمال المصيص الذي كان معروفاً لدى قدماء المصريس بالإصدء إلى إستخدام الرخام في بعض الأجزاء وتكملة التمثال.

ويلاحط أن قدماء المصريين قد عرفوا المصيص واستخدموه في عمل التماثيل وفي تغطية التماثيل الخشبية أو الحجرية الأخرى أو جدران الماني ليسهل طلاؤها باللون.

جد ـ إستعمال الألوان وبخاصة على الرخام كما يلاحظ في كثير من تماثيل مجموعة التناجرات والتي لا تزال تحتفظ بألوانها الزاهية على مر العصور. ولا شك أن هذه العادة السكندرية منحدرة من الفن المصري القديم فقد كالت معظم لتماثيل المصرية تدهن والسطوح كلها تكون، كما شاعت الرسوم بالألون المائية في عهد الدولة الوسطى، وخير الأمثلة على هذا النوع من الفن وصورة القطة ترقب فريستها، ولقد أدى بحثهم في طبيعة الألوان أن توصلوا إلى صعر لون من ألوان الطيف ومن ثم أخذوا يحاولون التصوير وبخاصة تصوير الحياة النشيسطة في الحقول المشمسة على جدارن المنازل والهياكل والقصور والمقابر".

د ـ ومن أهم الصفات التي تميز بها النحت السكندري هي القدرة على إستخدام المواد الصلبة مثل البازلت وحجر الجرانيت بألوانه المختلفة في صنع بضع تماثيل ملوك البطالمة وملكاتهم، مثال ذلك التمثال الذي صنع من البازلت للمملكة ارسينوي زوجة بطليموس الثاني والموجود في متحف الفاتيكان بروما.

<sup>(\*)</sup> هي عبارة عن مجموعة تماثيل صغيرة مصنوعة من الفخار، وكانت تقدم قرباناً لـ لالهة أو هـ دايا لـ لاموات تدفن معهم في قبورهم أو تحفأ والية للزينة يستعملها الأحياء، أنظر، ثروت عكاشـ ن. لفن المصري، ص ١٣٢٧.

<sup>(</sup>١) ول ديورنت، قصة الحضارة، الجزء الشاني من المجلد الأول، الشرق الأدنى، ترجمة محمد عدران ص ص ١٤٣/١٤٢.

عر النحت الهلينستي بصفة عامة يمكن الرجوع الى:

ولقد عرف المصريون القدماء هذه المواد الصلبة من قبل واستخدموها في عمل بعض التماثيل مثل تمثال خفرع بالقاهرة والمصنوع من حجر الديوريت، وكان يعتبر من أصلب الحجارة وأشدها استعصاء على الإنسان.

## جـ ـ النقوش البارزة:

لما كانت النقوش البارزة تمثل نوعاً ثالثاً من الفنون المصرية القديمة ذلك أنه ليس من شعوب العالم شعب جد في حفر تاريخه وأساطيره كالقدماء المصريين لذا فقد استعمل فنانو الإسكندرية في عمل الرسومات والزخارف البارزة طريقة فناني مصر القديمة غير أن هذه الطريق الفرعونية كانت تخالف الطريقة اليونانية في أن الأشخاص والأشياء المنحوتة لا تبرز عن خلفية الصورة بل تكون في مستواها في أعلى أجزائها بينما تحتم الطريقة اليونانية عكس ذلك فتبدو جميع الأشياء والأفراد المصورة بارزة عن مستوى الخلفية بدرجات متفاوتة اليونانية والموضوعات المنقوشة على جدران المعابد البطلمية في الغالب عن الموضوعات الموجودة على جدران المعابد المصرية، ويتضح ذلك في نقش يصور الملك بطليموس الثاني مرتدياً الناج المزدوج محاطاً بالألهة الأ.

## د ـ التصوير:

إمتازت مدرسة الإسكندرية كغيرها من المدارس الهللينستية الأخرى بالتصوير الشخصي لملوك البطالمة وملكاتهم في النحت والعملة وذلك اما تلبية لنداء الحكام كما فعل أبناء المثال براكيتيليس حينما طلب منهم، أو تقديراً من هؤلاء الفنانين لما نالوه من عطف البطالمة وتشجيعهم أو تملقاً من هؤلاء الفنانين للحكام كما فعل بعض أدباء ذلك العصر(1).

#### هـ . صك العملة:

توخى فنانـو الإسكندريـة الدقـة والإتقان فيمـا صكوه من عملة ومـا حفروه

<sup>(</sup>۱) ول دیورانت، مرجع سابق، ص ۱٤۲.

<sup>(</sup>٢) ثروت عكاشة، مرجّع سابق، ص ١٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) تعمت إسماعيل علام، مرجع سابق، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) فوزي الفخراني، مرجع سابق، ص ١٢٧.

على الأحجاز الكريمة حتى أصبحت الاسكندرية بإجماع الأراء وركزاً هاء الصناعة الكرميو" والمجوهرات والزخرفة على الأحجار"... هكذا كان الراسكندري معبراً عن الحياة الاجتماعية إبان عصر البطالمة، كما أن غالبية الدرالاغريقي وغالبية الفن المصري كانت إغريقية خالصة أو مصرية خالصة وهدرد على أن أغلب الإغريق وأغلب المصريين قد بقوا خالصين في جوهرهم"

وننتقل الآن إلى الحديث عن أهم الفنون المختلفة التي اشتهبرت بها الإسكندرية إبان العصر الروماني.

# ٢ ـ فنون الإسكندرية في العصر الروماني:

لم تكن مصر مركزاً للحضارة الهللينستية في حكم الرومان مثلما كانت فى عصر البطائمة. ويكاد يختفي الطابع المصري القديم تقريباً بعد سقوط دول، البطائمة ويسود طابع جديد إغريقي روماني يعتبر إمتداداً للفن الهللينستي الذي ظهر في البلاد لنابعة لحكم خلفاء الإسكندرية وينتشر هذا الطابع الهلليسب الروماني بصفة خاصة في الإسكندرية". ولقد عرفت الإسكندرية في العصر الروماني عدة فنون أهمها ما يلي:

## أ \_ فن العمارة:

وكان يشمل المقابر والمنازل والمنشآت العامة والمعابد. وقد تميز طراز العمارة في المقابر بالطابع الإغريقي أو الروماني كما أن الزخرفة احتوت على عناصر مصرية، كما ظل تحنيط الموتى شائعاً بين المصريين حتى بين المسيحيين، وقد ظهرت العمارة الجنائزية الرومانية إلى جانب العمارتين الجنائزيتين الإغريقية والمصرية. ولقد تبين من الدراسات التي أجريت أن

<sup>(\*)</sup> هو حجر منحوت بالنحت البارز وخاصة من حجر الكوارتز أو حجر الأونكي، أو الساردونكسي ذي طبقات متعددة الألوان، ويحاول النحات أن يجعل الشخص المنحوت فيها في لون والأرضية في المن أخد

وب مر. أنظر، سارتون، تاريخ العلم، الجزء السادس، العلم والحضارة، الهلينستية في القرون الثلاثة الأخيرة قبل الميلاد، ص ١٧٩

<sup>(</sup>١) أنظر، فوزّي الفخراني، مرجع سابق، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم نصحي، مرجع سابق، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) معمت إسمعيل علام، مرجع سابق، ص ٣٦.

الإغريق كانوا كالمصريين يعيشون في منازل صغيرة تعتبر استمراراً لطراز المنازل التي عرفتها مصر منذ أمد طويل، وأنشأ السرومان في مصسر عمارة مدنية متعددة الانواع كالبوابات والأقواس والمسارح والجيمسازيا والحمامات العامة، وكانت هذه المنشآت العامة تبنى من الاحجار وغالباً من الرخام المستورد من الخارج. ولم يبق من المعابد التي انشئت في العصسر الروماني إلا صورة مصغرة لبعضها على النقود، أما معابد الآلهة المصرية التي أكملها السرومان أو زخرفوها أو انشأوها في مختلف المدن المصرية فإنها إقتفت بدقة تقاليد الفن المصري القديم ولا تظهر فيها أي تأثيرات أجنبية (١).

#### ٢ ـ فن النحت:

إبتكرت الإسكندرية فرعاً جديداً من فن النحت كان عبارة عن دراسة أجناس الناس وطباعهم وحرفهم ولقد ساد العالم الروماني إتجاه قوى نحو صنع تماثيل تحاكى أشكال أصحابها محاكاة دقيقة، وقد وجد فنانو الإسكندرية في هذا الإنجاه مجالاً واسعاً لإسراز مواهبهم واتسمت منتجاتهم بطراز مدرستهم وبطابعها الإغريقي البحت ". وربما كان أحسن مثل للنحت الروماني هو مذبح السلام الذي دشنه مجلس السناتو عام ٩ ق. م تذكاراً للسلام الذي منحه اغسطس قيصر للعالم الروماني، واستعمل الفنانون الرومان مادة الفخار في صنع تماثيل أكبر بالإضافة إلى مجموعة تماثيل تناجرا وفي تزيين المباني. كما استعملوا أيضاً نفس المادة لتزيين الحوائط وتغطية أخشاب السقوف والكرانيش وكانت اللوحات المصنوعة من الفخار تصب في قوالب ".

وكان من أهم الفنون الزخرفية التي عرفتها الإسكندرية في العصر الروماني هي نحت الأحجار الثمينة أو «الكاميو» الذي جاء إلى روما من اليونان. أما عن فن الرسم فقد نسب للإسكندرية أغلب طوز الرسم الرومانية على الحيطان على طريقة الفرسكو أن لم يكن كلها، تلك الطرق المعروفة لدى علماء الأثار وأساتذة

<sup>(</sup>١) راجع، إبراهيم نصحي، مرجع سابق، ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق، ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) سارتون، تاريخ العلم، الجرء السادس «العلم والحضارة الهللبستية مي الفرور الثلاثة الأخيرة قبل الميلاده ص ص ١١٠٠/١٦٩

الفنون باسم لطور البومبية (نسبة لمدينة بـومبي القريبـة من باللولي) والتي تطور عنهنا الرسم البروماني كله ببل الرسم يصفية عامية في عصبر النهصية والعصبور الحديثة الأ

ولقد كانت الإسكندرية حتى عصر الإمبراطورية الرومانية المركز الرئيسي لصناعة النزجاج وتصديره وزخرفته، فانتجت الزجاج بكافة أشكاله المحف والبسارز والمتعدد الألسوان، وكنان من أشهسر الأواني النرجساجية التي تسب للإسكندرية تنك المعرفة بإسم «اناء بورتلاند» بالمتحف البريطاني، وتلك المحفوظة يمتحف نابولي(١).

هكذا ظلت الإسكندرية محتفظة بمكانتها في عالم الفن فلم يهبط بها فن العمارة ولم تفارقها مهارة أهلها في صناعة المنزمن وفن التصوين وصناعة الفسيفساء الزجاجية (١) وقد كان لذلك تأثيره على رسالة الفن في العصر الهللينستي وفي كل العصور اللاحقة وبخاصة فيما خلفته من موضوعات جديدة صادفت إقبالًا وشجيعاً من الفنيين على مر العصور. إذا كان هـذا هو حـال الف السكندري إبان العصرين البطلمي والروماني فما هي المظاهر العامة التي تميز بها في العصر البيزنطي وما هي أهم الفنون المختلفة التي عرفتها الإسكندرية في تلك الفترة.

## ٣ \_ فنون الإسكندرية في العصر البيزنطي:

تعاني الفنون في حياتها فترات من الخمول أو الضعف، فإذا واتتها ظروف جمديدة اللإنتعش عمادت حاملة معهما مختلف صفاتهما القديمة وخصائصهما وطبياعها، ولقد حدث هذا في العصر المسيحي في مصر حين افسحت الحياة المصرية مجالًا للفنون، إذ نمت الفنون وترعرعت حاملة في طياتها مختلف الصفات الموروثة من عصور سابقة(1).

<sup>(</sup>١) فوري الفحري، مرجع سابق، ص ١٣٣

<sup>(</sup>٢) المرجع السني، ص ١٣٤.

ولمزيد من إيصاح راجع: ثروت عكاشة، تاريخ الفن، الحضارة المصرية، ص ١٣٥٣/١٣٤٩

<sup>(</sup>٣) إبراهيم حمعة، مرجع سابق، ص ص ص ١١٠/١٠٩ (٤) مراد كامل، تاريخ الحضارة المصرية، ومن دقلديانوس إلى دخول العرب، ص ٢٥٩

ولقد سقت الإشارة إلى أنه قد وجد بمدينة الإسكدرية فنين متميزين: فن ارستقراطي من الدرجة الأولى قوامه الفن الهلليستي الذي يبوافق مزاج الملوك والأمراء من البطالمة، وفن شعبي صناعي كان نتيجة إمتزاج الأساليب الهللينستية والمصرية القديمة، وقد كون هذا الفن السكندري بدوره قواعد واصول الفن القبطي (۱۳۰۰). فظاهرة العودة إلى الظهور هذه نجدها ملموسة بوضوح في الفن القبطي، وقد نشأ الفن القبطي مع مطلع القرن الرابع الميلادي الذي شهيد أحداثاً دينية وسياسية كبيرة لعل أهمها اعتناق الأمبراطور قسطنطين المسيحية وإعتراف الأمبراطور ثيودوسيوس بها ديناً رسمياً للدولة. ولقد قبل عن الفن القبطي انه ليس إلا ظاهرة محلية للفن البيزنطي، وأخذت هذه الفكرة تسود معتمدة على ما يبررها من أسباب كثيرة مردها أن الكثرة من الآثار القبطية، عمارة أو نحتا أو تصويراً تغلب عليها المسحة اليونانية الرومانية الدخيلة (۱).

ولقد أخذ الفن القبطي موضوعاته من مصدرين رئيسيين هما: المؤثرات المصرية القديمة التي إنتقلت إليه عن طريق الفن الهللينستي، بالإضافة إلى القصص الديني المسيحي. وتميز الفن القبطي بعدة صفات نستطيع إجمالها فيما يلى: (7)

1 ـ فن شعبي: يعتبر الفن القبطي هو الأول في الشرق القديم الذي كانت له صفة الشعبية لأن الأباطرة لم يقطنوا مصر كما كان الحال أيام الفراعنة أو أيام البطالمة حتى تكون لهم السلطة في إختيار الفنانين وتوجيه الفنون بذلك فقد الفن القبطى التوجيه السياسي وإتجه نحو الشعبية البحتة.

<sup>(\*)</sup> ترجع كلمة قبطي في الأصل إلى الأسم المصري القديم بمدينة منف وهو (حد كا بتاح) - Egeaptus (لله - Path) وكان اسما لمعبد بتاح في منف وانتقل هذا الإسم إلى الإغريقية فإصبح Egeaptus ثم انتقل إلى العربية عن الإغريقية فأسقط أوله على أنه حرف للتعريف مقابل واله كما أسقط آخره على أنه حرف العربية عن الإغريقية فأسقط أوله على أنه حرف التعريف مقابل والله كما أسكسان أكثر مما تدل على البلد وغدت بعد أسما مميزاً لمسيحي مصر، فكلمة قبط يراد بها شعب مصر مند ألفتح العربي، وإلى هذه الكلمة وقبطه ينسب كل ما لهذا الشعب من دين وفن ولغة. أنظر، ثروت عكاشة، تاريخ الفن، ٢ الفن المصري ص ص ص ١٣٩٩/١٣٩٨.

<sup>(</sup>١) سعاد ماهر، الفن القبطي، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٧، ص ١١

<sup>(</sup>۲) ثروت عكاشة، مرجع سابق، ص ١٤٠١

<sup>(</sup>٣) مراد كامل، من دفلديانوس إلى دخول العرب، من ٢٦١/٢٥٩

▼ ـ فن ديني ودنيوي: يجمع الفن القبطي بير طابعين محتلفين أحدهما ديني و لأخر دنيوي، والدليل على ذلك أن هناك أعمدة وزحارف من بينوت أورد المنبعب إلى جانب الأديرة والكنائس كما توجد أيضا أقمشة كان يلسها الكهنة في الخدمة الدينية كما كانت تنوجد أقمشة عديدة كان يلبسها عامة الشعب في حياتهم أو يكفنون بها موتاهم.

٣ ـ فن مصري أصيل: يتسم الفن القبطي بأنه فن مصري نبع من البنه المصرية وعبر عنها، فلو نظرنا مشلاً في صور الوجوه القبطية لوجدنا ملامح المصري بعينيه الواسعتين المستديرتين وانفه ولون بشرته، كما نبرى صرر الحيوانات لأليفة التي تملأ البيوت والحقول مثل القط والكلب والبقرة والحمل، كما أن هناك زخارف تصور لنا أوراق النبات المختلفة وأفرعها وثمارها كالعنب والنخيل والرمان والقمح وغيرها.

٤ ـ فن متأثر بالمؤثرات الشرقية: خضع الفن القبطي لمؤثرات فنية سابفة عليه ترجع إلى الفن المصري القديم والفن اليوناني والفن الروماني بالإضافة إلى الفن السوري والبلاد المجاورة.

مـ فن جمال لا ضخامة: إذا كان الفن المصري القديم تميز بإنتاج الأشياء الضخمة كالأهرامات والمعابد الهائلة كالكرنك والتماثيل الضخمة والأعمدة الشامخة والمسلات، فإن الفن القبطي قد إهتم بابراز المعاني في دقة فكان فن جمال لا ضخامة.

٦ فن للزينة: أظهر الفن القبطي ما تـزينت به النساء من حلى وأحجار كريمة وملابس خاصة ذات الألوان الزاهية منه وامتدت الزينة إلى كتابات الأقباط فزينوا الكتب وزخرفوا صحائفها بزخارف بالغة حا. الروعة.

٧- فن هندسي رمزي: استخدم الفن القبطي الأشكال الهندسية والرمزية لتوضيح المدين وتقريبه إلى الأذهان، لذا نجد في هذا الفن زخارف أساسها المثلثات والمربعات والدوائر والخطوط المتلاقية والمتقاطعة مستخدمة في كل شيء، ويلاحظ أن خاصيتي الزينة والرمزية قد دفعت بالفن القبطي بعيداً عن الواقع وتصوير طبيعة الإنسان الأمر الذي قد يجر إلى مظاهر خليعة لا يوافق عليها رجال المدين، وحين دخل العرب والإسلام مصر وجدا تربة خصيبة

للتعبيرات الفنية، فأخد الفنانون يحرجون القطع الفنية التي تناسب العرب والدين الإسلامي مما نراه واضحاً في الزخارف القائمة على الاشكال الهندسية والرسوم ذات المعانى الرمزية التي تبعد عن تصوير الاشحاص .

ولقد عرفت الاسكندرية أنواعاً متعددة من الفنون القبطية يمكن إجمالها فيما يلى:

## أولا: العمارة:

العمارة القبطية هي العمارة الفرعونية وهي العمارة اليونائية والرومائية وهي العمارة الإسلامية في مصر، وأما الفوارق التي تفصل بين كل منها فهي فوارق أقليمية اقتضتها السلطات الزمنية في عهد ما، ثم بعض اعتبارات دبية ولكنها في الحقيقة تلتقى عند الأصول والأسس التي قامت عليها العمارة الفرعونية، فلو تخيلنا مدينة مصرية قائمة من العصر القبطي لوجدناها تشبه في تخطيطها المدن المصرية القديمة. وكانت للبيوت أبواب خشبية كبيرة كالتي نبراها في البريف المصريا اليوم، وكانت للبيوت أسقف مرتفعة ولها واجهات منمقة بحجارة منقوشة مزخرفة بأوراق العنب عادة، وكانت بها كنائس تكون أحياناً مستطيلة منقوشة مزخرفة بأوراق العنب عادة، وكانت أدوات النجارة وأدوات الحقل تشبه تلك التي نشاهدها الآن عند النجارين الذين يصنعون السواقي الخشبية (المقف الشهر كنائس الإسكندرية وربما أقدمها في التاريخ تلك التي بناها الأسقف ثيوناس (٢٨٢/ ٢٠٠٩) بالقرب من الميناء الغربي ثم أعاد بناءها وزاد من حجمها الأسقف أسكندر وبقيت حتى نهاية القرن الرابع الكنيسة الكبرى ومقر الأسقف، وهناك كنيسة القديس مرقص وكانت تقع على شاطىء البحر ويمكن رؤيتها من السفن عند دخولها إلى الميناء الشرقية (الله الله على على على على على على على منافرة ويمكن رؤيتها من السفن عند دخولها إلى الميناء الشرقية (المياء)

## ثانيا، النصوير،

يعتبر فن التصوير عند الأقباط والمسيحيين الشرقيين عبامة هـو فن الكنيسة

<sup>(</sup>۱) مراد کامل، مرجع سابق، ص ۲٦١

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع الساس من من ٢٦٢/٢٦٢

 <sup>(</sup>٣) داود عبده داود، عن الإسكندرية في العصر البيزيطي، ص ٢١١

الذي ما في القرن الرابع عندما أصبحت المسيحية دين الدولة الرسمي في عهد الأمبر صور ثيودوسيوس إد لم يكن للمسيحية فن قائم بداته قبل دلك التباريخ وكان خصوير السائد في العصر القبطي يسير على الطريقة التي نواترت مند اقدم العصور في مصر وهي طريقة التصوير بألوان الأكاسيد (الفرسك) على الحوائط المغطة بطبقة من الجبس"، ولقد جمعت كنيسة «سفر الخروج» أبرز مميزات الفن خبطي على الرسوم والزخارف الموجودة بها، تلك الرسوم التي تمثل الفن خبطي على الرسوم والزخارف الموجودة بها، تلك الرسوم التي تمثل قصص الأنبياء والقديسين الواردة في كتاب العهد القديم وهي "؟؛ ١ - قصة الخروج» ٢ - سفينة نوح، ٣ - آدم وحواء، ٤ - دنيال في الجب مع الأسود، ٥ - الخروج، ٣ - مفينة في النبار، ١ - عذاب بني إسرائيل، ٧ - قصة بونس والحوت، ٨ - ربيكا وعبدها إبراهيم، ٩ - إبراهيم واسحق، ١٠ - الراعي، ١١ - العذاري السبع وغيرها من القصص، والموضوعات الأخرى.

## ثالثاه النحته

تطور فن النحت في الإسكندرية تطوراً كبيراً خلال القرنين الرابع والخمس الميلاديين وكان من الصفات العامة التي تمييز بها هي الواقيعة الواضحة التي تنضخ فيما انتجه فناتو الإسكندرية من تماثيل كثيرة كاملة وتماثيل نصفية من البورفير وغيرها من الأحجار، كما أخذت النقوش الملونة تنظهر على حوائط الكنائس بكثرة، وبدأ إستعمال الصورة المرسومة بالفسيقيناء أيضاً لم كما إزداد الإهتمام بتزيين الحوائط الداخلية للكنائس بمساحاتها الواسعة وكذلك السقوف بصورة ملوئة يراها المصلون بوضوح (1) وإذا كان النخت الاغريقي يتطلب من الذهن التفكير والتأمل، فإن النحت المسيحي على العكس كان يعتمد على المحسوسات والماديات ولا يعتمد على التأمل الذقيق بل يكفيه التظرة السريعة المعدة.

ومن أهم المواد التي استعملها الفنان القبطي في النحت هي: الجص

<sup>(</sup>١) جعد ماهي، مرجع سابق، ص ١٩

<sup>(</sup>۲) مر د کامل، مرجع سابق، ص ۲۹۳

<sup>(</sup>٣) عشر، سعاد ماهر، مرجع سابق، ص ٢٢

<sup>(</sup>٤) د ود عده داود، مرجع سابق ص ص ۲۰٤/۲۰۳.

الجاف أو اللبن والاحجار الموجودة في البيئة المصرية كما استعمل حجر الشست Le schiste بالإضافة إلى الرخام، ولعل أفدم الموضوعات في فن النحت القبطي هي التماثيل الدينية وهي تماثيل أو صور قريبة الشبه من الميت غالباً ولذلك فقد أطلق عليها كلمة قناع Masque ومن المنحوتات القبطية التماثيل ذات التأثير المصري الهللينستي وكانت تمتاز بالعيون الدقيقة المحناطة بأهداب رشيقة (۱). ولقد استعمل الفنان القبطي القصص الدينية التي وردت في كتاب العهد القديم والجديد نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر قصة آدم وحواء وقصة الذبيح والنبي داود ويوسف الصديق وموسى كليم الله وقصة يونس والحوت، بالإضافة إلى مجموعة قصص تدور كلها حول السيد المسيح مثل قصة والبشارة والميلاد والمسيح الراعي والعشاء الرباني وغيرها كثير. ومن الرموز الدينية التي أكثر الاقباط من إستعمالها في كل منتجاتهم الفنية هي الصليب (۱).

# رابعاً: النقش على الأحجار والأخشاب،

تعتبر الصور المنقوشة على حيطان المقابر الأرضية في روما وغيرها من أول النقوش المسيحية وأقدمها، غير أن هناك ميدانا أخر للنقش برعت فيه الإسكندرية وذلك هو فن تصوير الكتب وتزيينها بالرسوم الملونة، ولا شك أن هذا النوع من الفن كان شائعاً في جميع بلاد الشرق ولكنه لم يبلغ في أي مكان ما بلغه في الإسكندرية التي يعتقد الكثيرون أن هذا الفن نشأ فيها وسرعان ما أصبيح إيضاح الكتب من أهم الأعمال التي يشغل بها رهبان الأديسرة في مصر وفنهم تماماً مثلما حدث في أوربا فيما بعد، فكان من الرهبان من يقضون أعمارهم في كتابة الكتب وتجميل صفحاتها بابداع أنواع المزحارف وأجمل الألوان من كذلك زخرف القبط الحوائط والأفاريز بصور عن الطيور والحيوان، وأصل الكثير من هذه الزخارف يرجع إلى مصر الفرعونية ويبين إستمرار وحدة الفن المصري في عصوره المختلفة (1).

<sup>(</sup>۱) سماد ماهر، مرجم سابق ص ص ۲۸/۲٦.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق، ص ص ٣١/٣٠.

<sup>(</sup>٣) أنظر، داود عبده داود، مرجع سابق، ص ض ٢٠٩/٢٠٨

<sup>(1)</sup> مراد كامل، مرجع سابق، من ٢٦٤.

#### خامسا: الأيفونات الدينية.

تعتبر الأيفوات الديبية وما يشابهها من اللوحات المصنوعة من الحسر والمرسوم عنيه صورة القديسين والشهداء لتعلق على حدران الكائس من هم فروع المن المسبحي وترسط هذه الأيفوات ارتباطاً وثيقا باقعة المومياء أو السبر الملونة التي كان المصريون القدماء يضعونها فوق المومياء لتغطى الوجه(١)

هكد كانت الإسكندرية بمعهدها ومكتبتها العامرة المركز الرئيسي للدراسات لأدبية والعلمية، إنها لنهضة متعددة الجوانب فقد جمعت إلى جوار العلمية، عدرى أدبية وفنية وعلمية من هندسة وطب وفلك وجغرافيا وكيميا، وطبيعة وغيرها

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) داود عبده داود، مرجع سابق، ص ۲۰۹

## مقالات فى فلسفة العصور الوسطى

تالیف ترانثی ومارکوس

ترجمة الأستاذ الدكتور ماهر عبد القادر محمد أستاذ ورئيس قسم الفلسفة كلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية

### الفصل الأول موجـزحياتــه ومؤلفاتـــه

#### تقــــــديم

تعتبر دراسة فلسفة وأفكار العصور الوسطى على درجة كبيرة من الأهمية، خاصة وأن الفترة الزمنية التى نطلق عليها مصطلح والعصور الوسطى، تصل إلى قرابة الألف عام، وتلك فترة زمنية طويلة جدا إذا ما قيست بالتراث والعصورالفلسفية الأخرى، مثل فترة الفلسفة القديمة أو الفلسفة الحديثة. وترجع الأهمية النسبية لفلسفات وأفكار العصور الوسطى إلى مجموعة من العوامل الهامة والتى من بينها، أن هذه الحقبة الزمنية شهدت حشدا هائلا من الأفكار والفلسفات المختلفة ذات الطابع التوفيقى التلفيقى؛ أضف إلى هذا ما تميزت به من تراكم الأفكار بصورة أتاحت للفلاسفة فيما بعد أن ينطلقوا إلى آفاق التجديد. وفضلا عن هذا أخذت لفليها الأفكار بصورة القديمة فلسفات العصور الوسطى بعض الأفكار الفلسفية الهامة من الفلسفة القديمة بتياريها الأفلاطوني والأرسطى، كما أخذت أيضاً بنصيب وفير من الأفكار التي سادت الفلسفة الأسلامية، وهنا لنا وقفة.

لقد انتقلت الفلسفة الإسلامية إلى العالم الغربي من خلال الترجمات وحركة النقل التى انتشرت لدى الغربيين، وكانت هذه الفلسفة جديدة فى طابعها مختلفة فى مشربها عن الفلسفة اليونانية، إذ أننا نجد أن فلاسفة الإسلام كانوا يعبرون عن أفكار جديدة اتصلت بالدين فى مسائل كثيرة لم يألفها الغرب من قبل فى اتصاله بالفلسفة اليونانية. كذلك وجدوا فى الفلسفة الجديدة من الأفكار ما يساعدهم على بناء مذاهب فلسفية، بصورة أعمق مما اعتادوه فى الفلسفة القديمة. ومع هذا فإن بعض الغربيين أخد بتلك الأفكار وبعضهم حاربها، بل حاربوا الفكر الذى انحدر إليهم من ابن رشد على وجه الخصوص برغم ظهور الرشدية اللاتينية فى وسط القارة وحرمت دراسة ابن رشد فى الجامعات، ومع هذا فإن الذين حاربوا ابن رشد تأثروا يأفكاره أيما تأثير.

ونحن اليوم نعرض لنصوذجين، الأول منهسما يعبر عنه القديس أوغسطين والثانى يعبر عنه القديس توما الأكوينى. وقد اخترنا أوغسطين وتوما الأكوينى لكونهما من أكبر الفلسفات التى ظهرت فى فترة العصور الوسطى، حيث فلسفة الأول كانت قريبة العهد بالفلسفة القديمة، أما فلسفة الثانى فقد كانت قرب نهاية فترة العصور الوسطى. وفى اختيارنا للنسقين لم نتدخل بالتعليق أو الشرح، بل تركنا الأمر للأفكار تتحدث بذاتها، وربما كان هذا أقرب إلى الصواب، إذ أن أفكار تلك الفترة مختاج إلى تمحيص وتدقيق ومخليل شديد لمعرفة صلتها بغيرها من الأفكار والآراء، وقد يتاح لنا فى فرصة قريبة أن نخرج النصين مرة أخرى بالتعليقات والشروح.

دكتور ماهر عبد القادر محمد

بولكلى أول سبتمبر ١٩٩٨

## الفصل الثانى صلة أوغسطين بالفلسغة

# القسمر الثاني

#### موجز حياته:

ولد أورينيوس أوغسطين Aurelius Augustinus في عام ٣٥٠م في مقاطعة تاجيست Thagaste المعروفة الآن باسم الجزائر Algeria. وأتم تعليمه في شمال أفريقيا، وأكمل دراسته العليا في قرطاج Carthage عاصمة أفريقيا الرومانية.

ويذكر مؤرخو الفلسفة القديمة والوسطى أن أوغسطين هذا تربى على الأفكار القديمة التي كانت سائدة في العصور القديمة المتأخرة، حيث نهل منها، وتأثر بها بصورة شديدة، فصقلت فكره وعقله، إلا أنه من الملاحظ أنه المخطابة Rhetorica بصورة خاصة، والأدب بصفة عامة.

وبعد أن أتم تعليمه عمل بالتدريس، وكان أن ارتقى مكانة علمية هامة فعمل أستاذ كرسى الخطابة في قرطاج، وبعد عدة سنوات من اشتغاله بالتدريس رحل إلى روما. ثم زار مدرسة ميلانو أستاذا للخطابة. وفي ذلك الوقت ذاعت شهرة أوغسطين إلى حد ما، فقد أحرز من النجاح ما شجعه على التحرر من قيود الاعتقاد الذي لا يعرف ما إذا كان صحيحاً أم لا، فبدأ يتخلى عن المسيحية تدريجياً في عام ٣٨٦م متجها صوب البحث عن الحقيقة والحكمة تحت تأثير قراءاته لكتابات شيشيرون Cicero الخطيب الروماني المشهور. ومن المعروف أن المسيحية وصلت إلى أوغسطين عن طريق والدته المصادرة أدق، أنه كان مسيحياً لأمه، أي نسبة لديانتها.

لكن أوغسطين لم يعثر على أماكن تهتم بالفكر وتوفيه حقه، فاعتنق المذهب المانوى، وهو أكثر مذاهب الغنوصية شعبية وأوسعها انتشاراً حينقد ولقد بدأ ارتباطه بتدريس المانوية يزداد شيئا فشيئا، ولكن سرعان ما أفاق فأخل يتخلص من الأوهام التي عاش فيها. وفي خصم هذا التيار، وخلال أعوام قلائل، تعرف على القس أمبروزو Ambrozo راعي كنيسة ميلان، كذلك

اطلع على المؤلفات الفلسفية لفلاسفة الأفلاطونية المحدثة وقرأ تفسيراتهم للديانة المسيحية. ومازال على تلك الحالة حتى انتهى به المطاف فدخل الكنيسة قديمًا راهبًا بعد أن اعتزل العالم.

وحيثما عاد مرة أخرى لشمال أفريقيا، أسس مع عدد من أصدقائه جمعية رهبانية، وفي أقل من عامين اختتمت عزلته بتتويج عظيم حيث وصل لمنصب الكهانة. ومنذ ذلك الوقت عمل مساعداً لأسقف مدينة Hippo المسمى Valerius ، فكان يقوم بواجباته الدينية، خاصة المواعظ. وانتهى هذا العمل بتوليته الأسقفية خلفاً لفاليروس في مدينة هيبو. ومنذ ذلك الحين بدأ يمارس مهام عمله في الكنيسة، بالإضافة لقيادته جمعية الرهبان التي أسسها.

لقد كتب أوغسطين عديداً من المؤلفات التي تشتمل على عدد من المحاورات اختصت بموضوعات فلسفية، بالإضافة لعدة مؤلفات عن العقيدة من أهمها دعن الثالوث المقدس؛ De Trinitate وكذلك بعض الشروح في الكتباب المقدس، وبعض المناظرات اللاهوتية. وفي كتبابه دعن مجمع الأرباب، De Ciuitatote Del رد أوغسطين على أولئك الذين انتقدوا الديانة المسيحية أثناء الصراع الديني مع الإمبراطورية الرومانية التي كانت لا تزال تعتقد في الأرباب القدامي. إلا أن أكثر أعمال أوغسطين أهمية هو كتاب والاعترافات؛ Confessiones فهو حجة تحدد الإطار الحقيقي لأي دراسة ولقد توفي أوغسطين عام ٢٠٠٠م بعد اثني عشر عاماً من سقوط الإمبراطورية الرومانية، فأعماله تمثل الحضارة الرومانية، فأعماله تمثل الحضارة الرومانية، فأعماله تمثل الحضارة التي انبثقت من بين الأطلال.

### الباب الأول العديسس أوغسط إن

الفصل الأول: موجز حياته ومؤلفاته.

الفصل الثاني: صلة أوغسطين بالفلسفة.

الفصل الثالث: المعرفة الإنسانية.

الفصل الرابع: الوعي والتصور.

الفصل الخامس: العقل والحقيقة.

الفصل السادس: الإرادة والأفعال الإنسانية.

الفصل السابع: الله والعالم.

#### صلة أوغسطين بالفلسفة:

يطرح وعسطين في مناظراته الجدلية سؤالا عامًا، ألا وهو:

وأتستطيع الوثنية أن تتمخص عن فلسفة أفضل من المسيحية \_ إحدى الفلسفات الحقة \_ تماما كما يعنى اللفظ، أو كما نقصد نحن بكلمة الفلسفة من "تها حب للحكمة واتباعها، ؟.

من الوضح أن أوغسطين لا يتحدث عن «الفلسفة المسيحية»، غير أنه يلقى على مسامعنا اصطلاحاً ألفناه يعرف فيه مفهومه للكلمة اليونانية Philosophia في الاسعمال الحديث لكلمة والفلسفة، وبأى طريقة نود أن نعبر بها عن ذلك النشاط (محبة الحكمة واتباعها) فهي في النهاية تعني نشاطاً عقلياً ومجهوداً للفهم والتفسير، وهي كذلك وظيفة العقل البشري. وربط ذلك نشاط والمجهود وتلك الوظيفة ربطا وثيقا بالعقيدة الدينية وكذا بالوحى المقدس وبكل مظاهر الحياة، إنما هو ربط بين العقل والنقل. وذلك هو معنى والفلسفة المسيحية، وهذا المفهوم يعني أحد أمرين: إما (١) أن الدينة المسيحية في حد ذاتها مطابقة للأوضاع العقلانية بطريقة بجعلنا نعرفها بأنها (فلسغية) أو (٢) إذا كانت المسيحية غير مطابقة تماماً للنشاط العقلاني فإتها \_ على أقل تقدير \_ متعلقة ومنتسبة إليه، وهي تعثل شكلا خاصاً من أشكال هذا النشاط العقلاني، وتمثل ركيزة خاصة من ركائز النشاط الفكرى، مما أدى بدوره في النهاية إلى وجود هذا التعبير الشائع الفلسفة المسيحية، والآن تتناول الافتراضين السابقين فنجد أن الافتراض الأول لا يعد شيئًا ذا بال، لأنه يفترض شكلا مغالبًا للعقلانية المسييحة لم تعرفه المسيحية أبداً. ولهذا فإن الافتراض الأول عار من الصحة. أما صعوبة الافتراض الثاتي فهي صعوبة استقرائية تاريخية: وذلك لأنه إذا كانت هي بالفعل وفلسفة مسيحية، فكيف تسنى إذن للمفكرين المسيحيين أن ينجحوا في مزج وإدماج مسيحيتهم بوجهات النظر الفلسفية المتنوعة كما يدل على

ذلك تاريخهم? فإن كانت هى فلسفة مسيحية من الأصل ومطابقة للفكر الفلسفى العقلاتى من الأصل، فلم كانت الحاجة إلى إدما إلها بالفلسفة إذن؟ من ذلك أن بعض المسيحيين أقروا بأن عقيدتهم مطابقة وملائمة لوجهة نظر فلسفية محددة. وبمفهومنا الحديث والفلسفة الانخمل هذه العبارة أى معنى يمكن أن نطلق عليه والفلسفة المسيحية ... ومن ذلك تنشأ الصعوبة، حيث إننا في حاجة لمعرفة ما قصده أوغسطين عندما استخدم هذا التعبير والفلسفة المسيحية ، كذلك فنحن في حاجة لمعرفة مفهوم والفلسفة عنده.

فى أعماله ومؤلفاته ـ التى ذكرناها سابقا ـ أشار أوغسطين لمعارضته لمحاورة شيشرون Hortensius. لقد قرأ أوغسطين هذا العمل وهو فى التاسعة عشر من عمره. وكثما أخبرنا فى مؤلفه والاعترافات، أن أعمال شيشرون كانت مسئولة عن ثورته العقلية وتغيره المفاجئ ليأخذ خطأ جديداً فى التفكير والتطلعات، إن هذه المحاورة وضعت أوغسطين على أول طريق بحثه المضنى الطويل عن الحكمة.

تلك الحكمة لم تكن حكمة نظرية مطلقة. فلقد رآها أوغسطين – ككل معاصريه – مجمعاً يضم كل ما يمت للإنسان بصلة. لم تتناول فقط الأسئلة التي دارت حول الكون الفيزيقي، ولم تقتصر على طبيعة الإنسان في وسلوكياته ولم تهتم بالآلهة، أو الله فقط، وإنما كانت نبراساً للإنسان في كل شيء يهديه إلى طريق السعادة. (إن الإنسان لم يعرف التفلسف إلا ليصل للسعادة تلق على الله وطبقاً لكتيب (فارو) Vairo والذي استشهد فيه بأفكار أوغسطين نجد أن الوصول للسعادة هو هدف مشترك لجميع المدارس الفلسفية على اختلاف أنواعها، حيث أن جميع هذه الفلسفات اتفقت تماماً على هذا الهدف، وتلك الغاية القصوى، ولكنها اختلفت فيما بينها في الوسائل والسبل التي تنتهجها، في سبيل الوصول لتلك الغاية بينها في الوسائل والسبل التي تنتهجها، في سبيل الوصول لتلك الغاية الغاية الفات الغاية النسائل الناية الناية النسائل الناية النائل الناية النسائل الناية النسائل النائل ا

الكبرى، وهكذا وجدنا وفارو، يصنف ٢٨٨ ثمانية وثمانين ومائتين مدرسة فلسفية تختلف كل منها عن الأخرى من حيث وسائل الفكر، وتتفق على غاية واحدة. ومن المعروف أن وفارو، قد صنف هذا العدد عن طريق استقراء إجابات هذه المدرسة على التساؤل الهام وكيف نصل للسعادة، وما هو الطريق الأمثل لبلوغ هذا المأرب؟.

فى الإجابة على هذا التساؤل اختلفت آراء المدارس الفلسفية، وعلى أساس ذلك الاختلاف صنّف «فارو» هذا العدد الضخم.

إن تتبع السعادة يستلزم تتبع المعرفة، لأنه لكى نصل للسعادة، فالإنسان في حاجة ماسة لا ليعرف مكان السعادة ومواطن وجودها فحسب، ولكنه أيضا في حاجة ماسة لأن يعرف السبيل الذي يؤدى به للسعادة، إلا أن هذا البحث المعرفي، هو مجرد عنصر واحد فحسب من مباحث الحكمة في الفلسفة كما يرى أوغسطين وكل معاصريه. وهكذا فقد أهمل أوغسطين أفكار الأكاديمية الثانية (التي قدم لها شيشرون خلال أعماله) والتي كانت تسيطر عليها الكآبة والتشاؤم. حيث رأت أن السعادة ضرب من المستحيل، وأنه لا سبيل للوصول إليها.

كذلك اعتقدت الأكاديمية الثانية بأن الأسئلة الجوهرية التي تمس البحث عن سبل الوصول للسعادة، هي في حد ذاتها أسئلة لا طائل وراءها؛ لأنه ليست لها إجابات على الإطلاق.

وتحن هنا لا نركز على التطور العقلى عند أوغسطين، لذلك فنحن نعرض لعلاقته وصلته بالمسيحية. بعد فترة من عمله والخطأ وانغماسه فى الحياة الدينية الروحية. لقد ارتضى أوغسطين المسيحية سبيلا وحيداً للسعادة. واعتقد أن المسيحية إنما هي الفلسفة الحقة الوحيدة التي لا يضارعها شيء إلا أنه من الضروري أن ندرك السبب الحقيقي الذي أدى به إلى هذا الاعتقاد.

وفقاً لآراء أوغسطين فإن المسيحية تتميز عنده وتختلف عن تعاليم الفلاسفة الذين يعرفهم، والذين قرأ لهم، ولاسيما فلاسفة الأفلاطونية بحدثة. ولكن هذا الاختلاف ليس اختلافاً في وجهات النظر حول العالم أو الإنسان أو الله، لأن أوغسطين على أتم الاستعداد لكى يرد الأفكار المسيحية للفلسفة الأفلاطونية المحدثة، فهو مؤمن تمام الإيمان بالتقاء المسيحية والأفلاطونية المحدثة في نقطة واحدة مشتركة بينهما، وذلك من حيث تركيزهما واهتمامهما بالـ Waltanschauungen.

وفى كتابه والاعترافات؛ استعار عديداً من النماذج والفقرات التى أخذها عن الأفلاطونية المحدثة، ونقلها للمسيحية. ولكنه زعم وجود عديد من الاختلافات فى وجهات النظر فى أعمال فلاسفة الأفلاطونية المحدثة، أما نظرتهم للعالم وآرائهم حول الله (أيضاً حول عقيدة التثليث)، وكذلك حول الروح البشرية Human Soul فيرى اتفاقها وتتطابقها مضموناً مع التعاليم المسيحية.

لكن أوغسطين فشل في العثور على بعض الأفكار الهامة عند فلاسفة الأفلاطونية المحدثة، تلك الأفكار التي لم تشر إليها هذه الفلسفة، ولم تذكرها ولو ذكراً عابراً مثل فكرة مجسد

كذلك لم تشر لحياته، ولا لمماته، ولا لصراعاته، وجهاده وصبره، ولهذا استند إلى الكنيسة يتلمس منها هذه الأحداث، التي اعتبرت لب وجوهر الرسالة، التي اضطلعت بها الكنيسة لتخليص الإنسان، ومن هذه الأفكار والتعاليم أن الله صنع أعماله وأفعاله بطريقة تهدف لإنقاذ الإنسان وخلاصه، ولذلك فالله هو المخلص، وهو المنقذ وعلى هذا الأساس قامت عقيدة الكنيسة، وعليها أيضاً بني أوغسطين مواعظه وتعاليمه.

إن هذا هو العمق الجوهري للعقيدة المسيحية، وهذا هو الاختلاف

الجوهرى بين تعاليم الكنيسة وبين فلاسفة الأفلاطونية المحدثة، إلا أن هذا الاختلاف ليسر في البعد النظرى، أو الفكرى، وإنما في البعد التاريخي، ومن هذا المنطلق فإن أوغسطين يوفق بين هذه المعتقدات وبين الفكر الفلسفى. لقد ركز أوغسطين على الحقيقة الأبدية السرمدية حيث توجد الركائز الإيمانية الراسخة في الديانة المسيحية ومن تلك الحقائق، على سبيل المثال، قيامة السيد المسيح، وهي الأفكار التي لم تناقشها الفلسفة، إلا أن تلك الأفكار القيمة التي مجاهلتها الفلسفة وجدت مجالا واسعا ومرتعا رحبا في «الفلسفة المسيحية».

ومن الأفكار التي اهتم بها أوغسطين وشاركه الفلاسفة الاهتمام بها فكرة «البركة» Blessedness.

لقد اختلفت نظرات (الفلسفة المسيحية) عن النظرات والرؤى الأخرى للطريق إلى البركة والقداسة. ولقد اعتقدت (الفلسفة المسيحية) أنها تمثلت وظهرت في (يسوع المخلص) Christ The Saviour.

ويتحدث أوغسطين عن والفلسفة المسيحية بتعبير لم نألفه حديثا، وذلك لأن أوغسطين يرى في المسيحية ما لا يراه عند الفلاسفة فهي في نظره الطريق الوحيد للحصول على البركة والقداسة، والتي هي هدف وموضوع البحث الفلسفي والعقلي. وبهذا المفهوم الذي يراه أوغسطين يمكننا أن نطبق لفظة الفلسفة أو التفلسف على والفلسفة المسيحية، ومضوع النشاط العقلي الفلسفي يعد السعادة أو الطوبي Breatitude موضوع النشاط العقلي الفلسفي. فمن الواضح أنه بعد تخليه عن الفكر موضوع النشاط العقلي الفلسفي. فمن الواضح أنه بعد تخليه عن الفكر الفلسفي .. كما تعلم لم يعد هناك مجال للفكر في عالمه المادي، لأن العقيدة المسيحية استحوذت على كيانه بالكامل، فالإيمان بالمسيحية ومحارستها العقيدة المسيحية الأوحد المرضى لبلوغ السعادة.

ولعل ذلك يدعونا للتساؤل: ما حاجتنا إذن للفكر والنشاط الإنساني؟ وهل توجد خطورة في مواصلة التفكير الفلسفي الذي يبعد العقل عن الحقيقة وعن الصراط المستقيم الذي وضحه الله؟

كذلك فكما يعتقد أوغسطين، بأن أفضل ما في الفلسفة اليونانية هو أنها توقعت مجئ المسيحية، ولذلك عندما ظهرت الديانة المسيحية لم تستطع الفلسفة اليونانية اعتراض سبيلها ولم تشأ أن تقاومها، ولكن على الرغم من ذلك ألا تعتبر هذه الفلسفة اليونانية رفاهية زائفة لا تختاج إليها المسيحية؟

أجاب أوغسطين على هذه التساؤلات بالنفى، وذكر أن الفسلفة الأفلاطونية المحدثة قد حدمته وهو يعتبرها مرحلة إعداد للإنجيل. وبالنسبة له فقد اعتبرت كذلك لأنها حررته من أفكاره المادية. ويذكر كذلك أنه اهتدى بهدى عديد من أفكارها القيمة في حياته الفعلية. ولكن نلاحظ أن حديث أوغسطين حديث ذاتي يتكلم فيه عن نفسه، وعن منافع الفلسفة بالنسبة له هو. ولكن لنسأل أنفسنا ونسأله مرة ثانية :

وبم ساهم هذا الفكر؟ وماذا قدم وللفلسفة المسيحية، ؟ وكيف ارتبطت بالإيمان (النقل) رغم اعتمادها على مثل هذه والفلسفة، ؟

إن خاصية العقل البشرى ومهامه هي التي تميز الإنسان عن الحيوانات والوحوش.

فالملاحظة Observation، والذاكرة Memory، والمهارات التكنولوجية، والحياة الاجتماعية المنظمة Ordered Social Life، والمهارات التكنولوجية، والفنون الإبداعية Creativearts، وقوة التفكير والإدراك، كل هذه الأشياء مجتمعة في الملامح الرئيسية لوظائف العقل إلا أن أعظم وأعلى هذه الوظائف جميعاً هي قوة التفكير Thought والحكم المنطائف البشرية وإصدار الأحكام)، لأن هاتين الوظيفتين تعدان تدريباً للوظائف البشرية الأخرى.

والإنسانية كلها تسعى لتحقيق الرضا النفسى، والسكينة الروحية، لهذا فإن السعادة هي الهدف وفقاً لنظام العقل. كذلك فإن القداسة أو البركة تأتى بتمام الرضا العقلى، وهكذا يتحقق سعى الإنسان للمعرفة والفهم.

وهنا تكتمل الحكمة الإنسانية برؤيا الحقيقة، إن أى تقدم يحققه الإنسان نحو المعرفة إنما هو تقدم نحو الحقيقة. والحياة السعيدة بجلب الحكمة، والبحث الذى لا مناص منه، ولا غنى عنه، إنما هو البحث عن الحكمة التى تتطلب نفاذ البصيرة والفهم القائم على المعرفة الحقة.

إن البحث عن الحكمة ـ عند أوغسطين ومعاصريه ـ لا يسمونه وفلسفة ه لأن الفلسفة من وجهة نظرهم، عبارة عن النشاط العقلاني الذي يهدف إلى مساعدة الإنسان للوصول إلى السعادة. وعلى ذلك فالسعادة بمفهوم أوغسطين تعد نوعاً من التفكير العميق، وجوهرها هو لقاء الحقيقة وجها لوجه في رؤية الله. وهكذا نرى والفلسفة المسيحية و على حد تعبير أوغسطين ـ عبارة عن مهمة نظرية خالصة أكثر مما هي نوع من أنواع الفلسفة، من حيث إن الاختلاف الجوهري بينها وبين جميع المدارس المتنوعة التي تمثل الغسفة القديمة يتمثل في أنها تعتمد اعتماداً رئيسياً على الكشف التاريخي، الذي تستوحيه من الفعل الإلهي ومن هنا يتغير أن ذلك الكشف التاريخي، الذي تستوحيه من الفعل الإلهي ومن هنا يتغير أن ذلك الكشف التاريخي، الذي تستوحيه من الفعل الإلهي ومن هنا يتغير أن ذلك الكشف الذي يعتمد على التعاليم، إنما هو سجل لأعمال الله وصنائعه وهذا السجل الذي يشمل تلك الأفعال كلها هو الإنجيل، ومذاهب الكنيسة في مفهومه لاصطلاح الفلسفة بين الكشف أو الوحي الذي يعتمد على الإيمان، وبين المعارف التي يتم التوصل إليها بواسطة العقل.

وعلى هذا فإن فلسفة أوغسطين بجمع فى نظريتها بين ما نسميه والفلسفة، وبين اللاهوت، تلك هي تعاليم أوغسطين المثالية حيث نجد العقل، لا غتى عنه في البناء الحقيقي لما يسميه والفلسفة المسيحية،

إن الإيمان وحده عند أوغسطين، لا يستطيع أن يؤدى وظيفة «الفلسفة المسيحية» فالاعتقاد والإيمان من وجهة نظر أوغسطين هو «تفكير بالموافقة»، إنه قبول الشيء والتعليم به دون وضوح عقلى كامل. إن الإيمان لنقصه الشواهد ليجعل هذا التسليم وهذه الموافقة قائمة على أساس عقلى كامل.

وبهذا المفهوم يتعارض الإيمان مع التفكير المنطقى القائم على الشواهد المرئية، وهكذا يفتقد الإيمان الوصوح العقلى، ويرى أوغسطين أن من يعتمد على والنقل؛ أو على الإيمان فقط وكمن يرى من خلال نظارة مظلمة،

والإيمان في والفلسفة المسيحية عند أوغسطين لا يمثل أكثر من بداية، يضع الإنسان بها قدمه على الطريق الصحيح في رحلة البحث من أجل المعرفة، إن الإيمان ما هو إلا الخطوة الأولى التي توجه العقل صوب الانجاه الصحيح، وتقدم له الهدية الموعودة، المعرفة الكاملة، التي هي الهدف.

ومن ثم فإن أوغسطين يقدم الإيمان (النقل) على المعرفة (العقل) ويجعلها أساساً لها وبداية لطريقها، وهذا بدوره يعنى أنه لن تكون هناك معرفة حقة ما لم يسبقها الإيمان. فالإيمان هو نقطة البداية لنمو المعرفة وهو البداية الرئيسية التى تؤدى للحقيقة. وعلى هذا فإن المعرفة بهذا المفهوم مكافأة الإيمان.

وعلى هذا فالإنسان لا يفهم ليؤمن ... وإنما يؤمن ليُقهم ... فالبحث عن المعرفة لا يمكن أن يوصل للإيمان بل إنه يبعد بنا عن الحقيقة تماماً ولذا فالترتيب الصحيح يبدأ بالإيمان ومنه ينطلق البحث والمعرفة ثم يصل لإدراك الحقيقة. وهذا ما عبر عنه Lsiah في بيته الشعرى 9 VII. (٧٠٩) حين قال: «nisi credideritis non intelligetis» وتعنى اإن لم تؤمن فلن تعرفه.

وهكذا فالإيمان (النقل) عند أوغسطين يسبق العقل بمعنى أنه بدون

الإيمان لا تكون للعقل قوة تمكنه من إدراك الموضوع. فالإيمان يغذى العقل ليتمكن من أداء وظيفته ليصل للسعادة. إنه وقود العقل الذى يشعل في العقل جذوة الفكر وملكة للفهم، ولكن الإيمان مع ذلك \_ في رأى أوغسطين \_ أدنى من العقل لأنه موافقة وتسليم أعمى، أما العقل فلا يسلم إلا بالشواهد والبراهين، وعلى هذا فالإيمان دائماً محتاج للعقل ليثبته ويؤكده. فالعقل وظيفته الرئيسية محاولة فهم ما يؤمن به الإنسان، ولهذا وعي أوغسطين في مؤلفه وعن العقيدة المسجية، De doctrins Christians إلى تناول كل أنواع العلوم والمعارف ودراستها وفهمها لأنها تساعد المسيحيين على فهم ما يؤمنون به وبهذا يكون إيمانهم قوى مدعم بالحجج والبراهين كذلك يؤمن أوغسطين بأن الفلسفة تقوم بدور هام في محاولة للوصول للقهم العميق الواعي الذي سيتفق حتماً مع الإيمان لأن الوحي والإيمان إنما هما الحقيقة الإلهية التي يكشفها الله لخلاص الإنسان.

وهكذا فإنه من الواضح أننا لا نعد هذا النشاط العقلاني الذي عناه أوغسطين فلسفة.. إنما هو نشاط ديني يستعين بالتفسيرات الفلسفية ليؤكد اللاهوت أو النقل فهو ليس فكراً فلسفياً وإنما هو «استخدام» الفكر الفلسفي. وعلى ذلك فأوغسطين ليس «فيلسوفا» بالمعنى الذي يعنيه اللفظ في عصرنا الحديث. إنما هو رجل من رجال الدين ركز على المعرفة واهتم بفهم ما يؤمن به من حقائق كشفها الله في الكتاب المقدس وذلك لكى يطمئن قلبه.

ومن الواضح أن أوغسطين متأثر بأرسطوطاليس لاسيما في مناقشة الأخير للجواهر والأعراض وهو أيضاً متأثر بأفلاطون. ففي فكره ملامح أفلاطونية ملحوظة وكذا هناك تأثر بالأفلاطونية المحدثة. ومن الضرورى عند أوغسطين أن تفصل بين آرائه الفلسفية ومعتقداته اللاهوتية لنعرف مدى اهتمامه بالدين بالمقارنة إلى اهتمامه بالفلسفة ولهذا فأوغسطين ليس فيلسوفا بقدر ما هو رجل لاهوتي ناسك.

الفصل الثالث المعرفة الإنســـانية

#### المعرفة الإنسانية:

إن تفكير أوغسطين في المعرفة يبدأ من محاولته ليقابل محدى الفلاسفة الذين أنكروا إمكانية المعرفة. أولئك الذين أطلق عليهم اسم والأكادميين كذلك فإن أعمال أوغسطين المبكرة كانت مليئة بمثل هذه الأفكار التي حالت دون تركيزه في هذه الفترة... ولقد وضع آراءه ووجهات نظره مقدما في هذه الأعمال المبكرة. غير أننا لا نستطيع بشكل أو بآخر أن نحدد هنا مناقشاته ومناظراته التي رد بها على هذه التحديات... وذلك لأننا لا نملك تفصيلات هذه المناظرات ولقد أكدت هذه المجادلات بأنه لا يوجد شيئا معينا يمكننا إدراكه في الحال بدو أن نشك فيه ونعيد النظر فيه مرة بعد مرة... وهكذا فنحن معرضون للخطأ والخداع في تفكيرنا... إننا نعرف تماما أننا نحيا... ونفكر... ونكون...

كل هذه المجادلات من الواضح أنها وثيقة الصلة وشديدة الشبه بأفكار ديكارت الذى قال عبارته الشهيرة باللغة اللاتينية : Cogito ergo sum وإنى أعرف بأنى كائن، غير أن أوغسطين اختلف عن Descartes لأنه لم يهتم بأن يجد لنفسه موضع قدم ثابتة في الشك المعتدل لكى يتقدم نحو حقيقة معينة، حيث إن أوغسطين كان دائماً يعتقد وجود معرفة يقينية لا يتطرق اليها الشك. ولهذا توقف عند هذا المفهوم الذى يؤمن بيقينية المعرفة. لقد نظر إليها على أنها مركز لدائرة متسعة من المعرفة أي أن المعرفة اليقينية تقع في وسط هذا الخفضم الهائل من المعارف... ولقد آمن أن هذه الدائرة تنكمش بوصولنا لمعرفة يقينية، وربما بسبب اتساع الدائرة.

إنه لا يوجد اختلاف جوهرى بين هذه المعارف اليقينية وبين الحقيقة الأولى Prima Sacie ، إن كل ما نعيه في الحال يقيني، هذا الإدراك والوعى الفورى يشتمل على حاسة الوعى في جزء من الثانية (في أقل من لحظة) فلا يمكن أن يكون ذلك الإدراك زائف، إن أوغسطين مقتنع بأن ما يسميه

والعالم، إنما هو مكشوف ومباح فى الوعى والإدراك لهذا فإن إدراكه لا يحتاج منا إلى أكثر من جزء من الثانية، كذلك فإن الأفكار التى قد نخطئ فيها فى أحكامنا تتقبل إياها حاسة الوعى \_ فعلى سبيل المثال \_ تأكيدنا بأننا شاهدنا المجداف ينحرف يعنى أنه قد انحرف بالفعل... فهناك العديد من الأحكام التى لا نستطيع أن نشك فى صحتها، وهى لذلك حقيقية بالضرورة، إن أوغسطين يؤمن بيقينية حاسة الوعى، وذلك لأن معطياتها وفروضها دائماً مفتوحة لتقدير العقل. إن نظرية أوغسطين فى المعرفة اليقينية تمثل نوعين من المعرفة بينهما اختلاف جوهرى: حيث توجد درجتان للأشياء المعروفة: الأولى يشعر بها العقل من خلال حواس الجسد، والثانية يشعر بها العقل من خلال حواس الجسد، والثانية الخمس وتعتمد عليها فى تلقى المعرفة ... فالعين ترى واليد تلمس والأنف يشم واللسان يتذوق والأذن تسمع، وهذا هو العالم المادى.

أما النوع الثانى من المعرفة فهو يمثل العالم المعقول (العقلانى) ... والذى يدركه العقل وهو مستقل بذاته دون وساطة الحواس. وقد مخدث أوغسطين عن هذه المعرفة الذاتية العقلية وقدمها في كتابه:

(عن التثليث) Da Trinitate في الكتاب التاسع والعاشر والرابع عشر (IX, X, XIV).

كذلك فإن كتاب «الاعترافات» يعد تمريناً على تحقيق المعرفة الذاتية، والتى وصفها أوغسطين في كتابه بأنها اكتشاف العقل لذاته من خلال بحثه عنها.

وسنفهم أكثر المعرفة الذاتية عند أوغسطين عندما نعرض لوجهة نظره فيما يسميه والذكرة، Memoria وهكذا يفرق بين نوعى المعرفة الإنسانية فالأولى تعتمد على الحواس الخمس، والثانية على العقل وحده.

الغصل الرابع الــوعى والتصــــور

#### الوعى والتصور:

يعتقد أوغسطين أن كل المعرفة عمل الروح. وعرفها بأنها:

وهى الجوهر المعطى للعقل والجهز لحكم الجسدة. وإنه لجدير بالملاحظة تأثر أوغسطين بنظرة أفلاطون الثنائية للإنسان. ولقد أكد أوغسطين على الوحدة الجوهرية للإنسان من حيث إنه مركب من روح وجسد... وأنه لا يمكن أن يكون إنسانا من اختفى عنده أحد هذين العنصرين.. ولكنه رغم تكون الإنسان من هذين العنصرين إلا أنه فى النهاية شىء واحد. ويعترف أوغسطين بأنه ليس من السهل أن يرى كيف يشترك هذان العنصران الجوهريان فى شكل واحد ليشكلا جوهرا واحداً. ولذلك مجده يعترف بعجزه عن حل هذه الصعوبة (المشكلة). وعلى ذلك نجد أوغسطين يعرف الإنسان بأنه:

(إن الإنسان \_ كما نراه \_ عبارة عن روح عاقلة تستخدم جسداً فانياً مادياً .

وعلى هذا يعد أوغسطين الجسد جوهرا أدنى مرتبة من جوهر الروح وهى فكرة أفلاطونية. ولكن على الرغم من أن أوغسطين قد ميز النفس أو الروح عن الجسد ووضعها في مرتبة أعلى إلا أنه عاد ليؤكد بأنها (أى الروح) تتجه بطبيعتها بجاه الجسد لأنها أبداً لن تكون كاملة بدونه. ولهذا يقول أوغسطين بوجود علاقة جوهرية بين النفس البشرية وجسدها. ورغم ما نلاحظه من تأثر أوغسطين بأفلاطون إلا أنه لم يقبل تلك الضرورة التى رسمها أفلاطون للروح من أنها قد ارتكبت خطيئة في عالم المثل ولهذا نزلت إلى الأرض عقاباً لها على فعتلها وكان لابد من عقابها... ولهذا دخلت هذه الزنزانة (الجسد) وحبست أو منعت عنها المعرفة التي كانت تدركها وهي في أعالم السرمدى ولكنها قادرة على التذكر والاتصال بهذه

المعرفة... إن تلك النظرية الأفلاطونية لم يتقبلها أوغسطين بعقليته المسيحية على الرغم من تأثره بثنائية أفلاطون الإنسانية من حيث إن الإنسان مركب من روح وجسد، ومن حيث أن الروح من جوهر أرق من جوهر الجسد فالأول أبدى سرمدى والآخر دنيوى فان. وصعوبة هذه النظرية عند أوغسطين نشأت بسبب نوع المعرفة الأدنى وهي المعرفة الحسية، لأن المعرفة بكل أنواعها إنما هي وظيفة الروح. ولقد نظر أوغسطين للجسد بوصفه آلة يستخدمها العقل لتقوده للمعرفة الحسية. ولقد ميز أوغسطين بين عمل العقل وعمل الجسد الذي اقتصر على كونه أداة تستخدمها الروح العاقلة في أداء وظيفتها. وعلى ذلك قال أوغسطين:

الحساس الحساس الجسد تمكنه من احتواء الإحساس المعلق المعلق المعلق المعلق المعلقة المعل

ومن الواضح من هذه العبارة أن أوغسطين يرجع المعرفة الحسية لخبرات الجسد... فهى إذن من اختصاص الجسد بما يحويه من حواس مختلفة بجمع له هذه المعارف بأدواتها. غير أن أوغسطين يذكر أن العين تشعر فتبصر الموضوعات ولكنها أيضاً قد تشعر بألم فى داخلها وعلى ذلك يخلص أوغسطين لنتيجة هامة فى نظريته حيث يقرر أنه ليس كل ما تشعر يه العين رؤية عير أنه رغم اعترافنا بأن كل ما تشعر به العين رؤية وإلا أننا نقرر أن كل ما تراه العين شعور والمثال على ذلك أننا عندما نرى شخصاً نشعر به . (تعانيه).

ويقرر أوغسطين أن الشعور (المعاناة) في حاجة ماسة لملاصقة الشعور الفيزيقي وشعور الجسد. فأنا لا أستطيع أن أشعر بألم الطعنات إلا إذا اخترقت السكين لحم الجسد.

وعلى ذلك فالإنسان في هذه الحالة لا يشعر بالسكين وإنما يشعر بألم

الجرح الذى أحدثته السكين. غير أن أهم ما يحاول أوغسطين تأكيده هو عدم التلاصق نفيزيقي بين العضو المحس والموضوع المحسوس. فمثلا العين لا تلصق بالعين فيزيقيا بالشيء الذي نراه.

وطبقاً لنظرية أوغسطين هذه... فإننى لكى أراك يجب أن أتواجد حيث توجد أنت... يحيث إننى أستطيع القول بأنى أشعر (أعانى) شيئاً فى المكان حيث توجد أنت. وإن صحت هذه النظرية فسيتبع ذلك نتيجة هامة ألا وهى أن العين لا تستطيع أن ترى إلا نفسها فقط وهذا يلغى بدوره عملية الوعى بوجود هذا الشيء فى ذلك المكان. ولحل هذه المشكلة (الصعوبة) يقول أوغسطين إنه فى حالة المشاهدة فإن الرؤية ــ وليست العين ــ هى التى تشعر (تعاني).

وهو بذلك يوجد مسافة ما بين العين والشيء المرئى ويجعل الرؤية بمثابة وسيط بينهما دتماماً كما ألمسك بعصا... فالبفعل أنا الذى لمستك.. وكذلك أنا الذى أشعر بأننى قد لمستك ولكن دون أن توجد يدى فى المكان الذى لمستك فليه... وبنفس الطريقة عندما أراك بوسائل الإبصار، فبرغم عدم تواجدى فى نفس المكان ولكن هذا لا يمنع من أننى أنا الذى أرى.

وفي هذه النظرية لاحظ أوغسطين أننا عندما نستخدم أداة فإنها تعد امتداداً لنا.. إنا ندمجها بذلك في أنفسنا ونجعل منها امتداداً صناعياً لنا.. كذلك فإن وعينا لها بوصفها جزءاً منفصلا عنا يكون وعياً ثانوياً بالنسبة لوعينا للموضوع ما الذي يساعدنا على الاكتشاف. وهنا تجد أوغسطين يقرق بين نوعين من الوعي فيقسمه لوعي رئيسي وآخر ثانوي. كذلك فقد أقر أوغسطين بأتنا عندما نرى موضوعاً.. فهو بذلك الموضوع الذي يكون وعينا به كاملا أي في بؤرته. إن هذه التجربة التي استخدمنا فيها العصا صلة بين الأداة والموضوع استطاعت أن توضح لنا مفهوم المشاهدة عند أوغسطين.

وهكذا فإن هذا التعريف الذى أورده أوغسطين فشل فى إعطاء إجابة مرضية على حالة الرؤية. وسنناقش الصعوبات العامة التى نشأت بسبب تعريف أوغسطين فهو يقرر حقيقة هامة ألا وهى أن الجسد لا يستطيع أن يحل محل الروح ولا يستطيع أن يؤدى وظيفتها وفى كتاب أوغسطين وعن الموسيقى، De Musica فيه مناقشة الكلمات المسموعة وكذلك الجمل. وقد لاحظنا مدى الصعوبات التى واجهت نظرية أوغسطين.

ولكننا لا نستطيع أن نعطى تقريرا كاملا عن وجهة نظر أوغسطين بالنسبة للتصور. غير أننا نؤكد أنها يجب أن تكون منبعثة عن وجهة نظره في الإدراك الحسى، كذلك فإن وجهة نظر أوغسطين بالنسبة للتصور ستلقى الضوء على نظريته في الوعى الحسى. وفي الكتاب السابع من شروحه نجده يميز بين ثلاثة أنواع من «الرؤية» Sight.

وبادئ ذى بدء سنهتم بشروح وتوضيح النوعين الأولين، وهما: «الرؤية الحسية الجسدية» Corgoral.

الأول هو الاسم الذى يطلق على الرؤية بالعين هذه الرؤية أساسية وبدوئها أن يكون ثمة شىء نطلق عليه اسم «الرؤية» كذلك فإن تجميع العقل للمشاهدات المادية لا يمكن أن يتم فى غياب «الرؤية الحسية».

أما (الرؤية المعنوية) فإنها لا تخدث بناءًا على الرؤية الحسية لأن المادة لا يمكنها العمل داخل العقل... كذلك فليس هناك ما يمنع من حدوث الرؤية المعنوية حتى في غياب الرؤية الحسية كما يحدث في الأحلام، والرؤى، وفي حالة الهذيان، وكذلك في حالة استعادة الصور بالذاكرة أو التخيل (التصور) لبعض الموضوعات غير المرئية. وبهذا المفهوم فلن يوجد ثمة تميز بين ما يستقبله العقل عن طريق الرؤية العادية وبين التصور أو رؤية الأشياء. وفي كلا الحالين ـ كما يؤكد أوغسطين ـ فإن العقل نفسه يكود

التصور أو التخيل للأشياء التي يراها بعيداً عن جوهرها Substance. غير أنه يوجد ما هو قبل العقل ألا وهو شبيه الموضوعات (الأشياء).. وليس الموضوعات نفسها.. كذلك فإن ما يرى إنما هو في نفس الطبيعية سواء في حضور الموضوع أو غيابه.

ومثال ذلك أننا ندرك تماماً أن ما نراه في الحلم ليس له نظير عندما نستيقظ من أحلامنا.

وهكذا فإن موضوع ملكة التصور هو تخيل شيء به يهتم العقل ويشغل.. وهو يوجد في الوعى الحسى. وهكذا فإن الإرادة تتركز ـ كما يرى أوغسطين ـ في الوعى الحسى، فهي تنقل الصور التي مجمعها الرؤى الحسية.. ثم تقوم بنقلها للعقل لكي تكون خبرات تستفيد بها والرؤية المعنوية ، ولقد ركز أوغسطين في كتابه وعن التثليث على وظيفة الإرادة الإنسانية.. وتكلم كذلك عن نوعين من أنواع الرؤية. وهي نظرة الشخص الذي يشعر Sentientis ونظرة (رؤية) الشخص الذي يفكر Cogitantis. وعلى ذلك فإن الشعور بالشيء الذي نحسه يميز الإدراك الحسى عن التصور (التخيل). ولهذا يذكر أوغسطين أن العمليات الفيزيقية تكون داخل الوعي الحسى وهي تنقل رسائل إلى العقل.. أما الرؤية الحسية فهي رسول إلى الوقية المعنوية العليا.

أما النوع الثالث من الرؤية وهو أعلى الأنواع الثلاثة كلها فهو الرؤية والمقلانية وتشمل التفسير والأحكام والتصحيح وبالذات تصحيح والرسائل التى تستقبلها، إنها كذلك إما أن تشير في العقل إلى الصور الخاصة بالموضوع أو إنها ترفض الإشارة إليها.

وعلى سبيل المثال فإن انكسار العصا الموضوعة في الماء هي رؤية تعتمد على الصورة فحسب أما العقل أو الرؤية العقلية فتصحح هذا المفهوم وتدلل

على أسبابه. وهكذا فإننا نرى الفرق بوضوح ما بين الوعى الحسى والتصور فمشاهدتى للمنازل والأشخاص هذه رؤية حسية تعتمد على الإدراك الحسى للأعضاء الحسة أما تخيلى لشكل هذه المنازل ولأشكال الأشخاص فإن هذا هو التصور، وشتان ما بين الطرفين. ومن الواضح أن أوغسطين يحاول أن يضع الوعى الحسى في إطار يجمع فيه بين الروح والجسد... وهى فكرة أفلاطونية. غير أنه فشل في حل صعوبات هذه المهمة حيث إن الفكر الأوغسطيني بدء بالإيمان (النقل) أساسا انتقلت من مركزه كل الأفكار وهذا عكس الإطار الأفلاطوني الذي انطلق من الفكر العقلاني الحض، الذي يجب أن ننتقل إليه الآن.

الفصل الخامس العقسل والحقيقسة

#### العقل والحقيقة:

إن نظرية أوغسطين في الإدراك الحسى ما هي إلا مشاركة من جانبه لوجهة النظر الأفلاطونية المحدثة في الروح. وهو يذكر أن الحقيقة في الواقع تقدم في المعرفة حيث يهتدى العقل لنفسه ويعرف ذاته دون توسط الإحساس الجسدى. وكما نعلم، هناك ـ عند أفلاطون ـ عالمان : العالم المعقول (عالم المثل) حيث الأشباح والصور الممسوخة عن حقائق عالم المثل ـ فالأول توجد فيه الحقيقة ذاتها أما الثاني فتوجد فيه أشباه الحقيقة. والآن نتعرض لوجهة نظر أوغسطين في المعرفة التي لا تنبع من الحس. وهو يفترض في البداية وجود قدر ضئيل جداً من الحقائق اليقينية التي لا يتطرق إليها الشك.

من بين هذه لحقائق توجد الحقائق الرياضية والمنطقية، ويرى أنها حقائق يقينية لا يتعرق إليها أدنى شك. ولقد أضاف أوغسطين أمثلة أخرى للحقائق التى رأى أنها فوق الشك... مثل الأحكام الصائبة والتى قدرت حق قدرها. ولكى نجعل مناقشتنا أكثر بساطة فإننا فى الواقع نتفق مع أوغسطين على أن الحقائق المنطقية والرياضية \_ على أقل تقدير \_ لها مقوماتها \_ من شمول وضرورة وحتمية \_ التى تجعلها جديرة باكتساب لقب الحقيقة اليقينية التى لا يتطرق إليها الشك، ولكن هذه الملامح التى أوردها أوغسطين لا تنتمى إلى المعرفة الحسية.. فالمعرفة تنبثق من الخبرات.

وكذلك فنحن لا نقدر على مخديد صحة أو زيف الموضوعات الرياضية. وذلك لأنه ليس ثمة تميز أو مقياس بينها وبين ما تمدنا به خبراتنا الحسية وعلى العكس من ذلك فنحن نستخدم الرياضيات في تفسيراتنا للخبرات المكتسبة. فإذا اكتشفنا مثلا انه بإضافة أرنب واحد إلى أرنب آخر قد صار الجموع الناتج هو ثلاثة أو أكثر. فإننا لن نشك في الرياضيات ولكننا سنؤمن بأن أحد الأرانب ذكر والأرنب الآخر أتثى، فليست الأرقام ولا

الرياضيات ذات أصل أو طبيعة استقرائية، كذلك فإن مفهوم الوحدة الذى أورده أوغسطين في عملية إدراك الأرقام هو بمثابة التنوير لما نطلق نحن عليه لقب «المطلق» وهذه هي طبيعة الإدراك الرياضي (الحسابي).

ولقد أشار أوغسطين إلى أن هذه الوحدة لبست بذات طبيعة استقرائية: فالموضوعات (الأشياء) التي نجريها دائماً تنشأ من أجزاء... وعندما نتناولها مجتمعة بوصفها شيئا واحدا، فإننا نعتمد في ذلك وعلى قرارنا الخاص وهذا بدوره يعتمد على طبيعة اهتمامنا بالوحدة في الاستفسار وكذا هدفنا في انفرادها. والوحدة عند أوغسطين ليست نوعاً من أنواع الاستقراء وإنما هي عامل مساعد لنا على تفسير محتويات خبراتنا.

وعلى أية حال قإن معظم المناطقة المحدثين يتفقون مع معظم النقل الواعى \_ أو مع الله \_ لبعض الحقائق الجوهرية (الصورية) المتعلقة بالرياضيات والمنطق. وهم يشتركون مع أوغسطين في النتيجة التي تنبثق من خلال هذه القضية الجدلية. إن أوغسطين يقر بأن المعرفة الاستقرائية معرفة ذات موضوعات مختلفة عن موضوعات أخرى حسية في كونها أعلى منها فحسب، أي في مرتبة مرتفعة عنها، ومعرفتها ميسرة، وتتميز عن المعرفة الحسية بالوضوح والتأكيد يقول أوغسطين في إحدى محاوراته النص التالى:

وإنك سوف تتذكر معالجتنا المبكرة للمعرفة خلال الحواس الجسمية. ولقد لاحظنا أن موضوعات الحس العامة. تلك الأشياء آلتي يمكننا رؤيتها وسماعها، مثل اللون الذي نراه وأراه في نفس الوقت. والصوت الذي تسمعه وأسمعه في نفس الوقت أيضاً... لاحظنا أنها تنتمي إلى طبيعة عيوننا وآذاننا، وهي بالنسبة لنا \_ على وجه العموم \_ إنما هي موضوعات الحس. وبالمثل فإننا يجب ألا نقول أن الأشياء التي تشعر بها أنت وأشعر بها أنا ماديا تنتمي إلى طبيعة العقل؛ وذلك لأن عيون شخصين ينظران في نفس الوقت لا يمكن أن تكون مرتبطة ومحددة بشيء آخر ينتمي إلى عيون شخص آخر

وإنما يجب أن تكون شيئا ثالثا والذى تتجه ناحيته رؤية كل من شخصية الاثنين.

وهكذا أكد أوغسطين على مناظرة الرياضيات ونماذج المعرفة المشابهة لها بالقياس مع المعرفة الاستقرائية. ومثل معاصريه وخلفائه لم يدرك أوغسطين الفرق الجذرى بين المعرفة الاستقرائية من ناحية... ونوع المعرفة أخرى... التي أطلق عليها (كانط) Kant لقب (معرفة قبلية) من ناحبة أخرى... التي أطلق عليها الحائين يسمونها (المعرفة الجوهرية) Periori كذلك فإن العديد من المناطقة المحدثين يسمونها (المعرفة الجوهرية) .

والذى فعله أوغسطين أنه أنكر وجود أى اختلافات جوهرية في المكانة المنطقية بين توعى المعرفة.

لقد قال أوغسطين بمعرفة ذات حقائق أبدية سرمدية وقال عنها إنها نوع من أنواع المعرفة الاستقرائية.. وقال بعلو مكانتها عن المعارف النابعة من التجربة الحسية من حيث إنها تنبثق عن نوع راق من التجربة، وهي متعلقة بالعقل مباشرة ومتصلة به دون توسط الجسد.

ولقد آمن أوغسطين بأن طبيعة هذه التجربة مناظرة وموافقة للرؤية الحسية، وهو غالبًا ما يعدها نوعًا من الرؤى فيقول:

والفكر هو رؤية العقل.. حيث إنه يشغر بالحقائق من خلال ذاته دون وساطة الجسد.

من العسير علينا أن ندرك ما إذا كانت وجهة نظر أوغسطين فى المعرفة هى أنها من الناحية الجوهرية نوع من أنواع الرؤية. حيث نجد أن المعرفة الرياضية والمنطقية حتماً يكون لها موضوع، تماماً مثل الرؤية التى تختم وجود شيء تراه فلن تكون هناك رؤية إلا إذا كان هناك بالفعل موضوع يرى. أو بعبارة أكثر وضوحاً إن نظرية والحقائق الأبدية التى قال بها

أوغسطين توحى بأن هذه الحقائق الأبدية موجودة فى نفسها بوصفها موضوعات مستقلة للمعرفة العقلانية ويقول أوغسطين إن الطريق المؤدى إلى معرفة هذه الحقائق الأبدية هو طريق مماثل ومناظر لموضوعات الأشياء المرئية.

وبناءً على هذه الفكرة الأوغسطينية فإن الفكر أو العقل يكتشف موضوعاته ولكنه لا يخلقها أو يوجدها، ولقد عد أوغسطين وجهة النظر هذه حقيقة شاملة. ولكن أوغسطين لم يضع أى تمييز جوهرى بين قضايا المنطق والرياضيات وبين الأسس المحددة للأحكام الأخلاقية. وهكذا وجدناه يقول بهذه الحقائق اليقينية لكى تشمل كل ما نطلق عليه لفظ والحكمة، والتى تحوى الموضوع الذى تبحث عنه لنعرفه في الفلسفة. وهكذا نجد أن أوغسطين هنا قد استعار الملامح المميزة للقضايا الصورية (الجوهرية) في المنطق والرياضيات وحولها إلى قضايا صورية (جوهرية) للأحكام الأكيدة المتعلقة بالحقيقة. ولقد كانت نتيجة هذا التزاوج هو ميلاد والحقائق الأبدية، وهي حقائق كاملة ومؤكدة تعتمد على الفهم العقلاني ولا يتطرق إليها الشك.

وهكذا خلق أوغسطين عالمًا عقلانياً فريداً. ولقد أصبح هذا العالم العقلاني مماثلا للعقل الإلهي ومطابقاً له ومعرفته ذاتية. فهو يحوى معرفته داخله، ويتوصل إليها بذاته دون وساطة الجسد وهو يحتوى على أفكار قبلية مسبقة لجميع الأشياء المخلوقة. تلك كانت فكرته عن الحكمة الإلهية والعالم الرياني المعقول.

كذلك فإننا نلاحظ عند أوغسطين أنه يصف معرفتنا للعالم المعقول بأنها رؤية عقلية. هذا التماثل بين الرؤية والفهم هو تماثل راسخ عميق في الفكر الأوغسطيني. تماماً مثل جميع النظريات التي انبثقت عن الأصل الأفلاطوني. ولقد استخدم أفلاطون كذلك التماثل في العلاقة بين المعرفة والظن وما يتعلق بهما من موضوعات... وبين الصور والموضوعات المرثية

للعالم المادى. لأن الروح \_ عند أفلاطون \_ وهى فى هذا السجن المادى تتذكر العالم المعقول ومثالياته... هذا التذكر هو «الضوء» الذى يشع فى المادة لنرى المثال... إنه الضوء الذى يهب الضياء للعيون لتتمكن من الرؤية. إن هذا الضوء أو هذا الإشعاع الفكرى ينبعث من الصورة العليا (المثال).. فالخير والضوء ما هما إلا صور دنيا لمثل عليا موجودة فى العالم المعقول (عالم المثل)... ولعقل البشرى يفهم، كمثل الشمس التى هى نفسها مرئية ومضيئة فى ذاتها وهى كذلك تهب الضوء والإشعاع للأشياء الأخرى لتجعلها مرئية. وهنا عند أوغسطين تكون الصور داخل العقل الإلهى، والضوء العقلى أو الإشعاع العقلى الذى يهبهم العقلانية إنما إشعاع إلهى داخل العقل البشرى.

وأوغسطين يصف هذا الإشعاع أو الضوء بطرق مختلفة مثل:

مشاركة العقل في كلمة الله لأن له حضور داخل العقل كما يسكن السيد المسيح داخل الروح الإنسانية ليعلم العقل من الداخل، وهكذا نجد أن معظم أفكار أوغسطين تتشابه من حيث جوهرها مع الأفكار الأفلاطونية، وبالنسبة لأوغسطين كما هو الحال تماماً بالنسبة لأفلاطون فإن معرفة العالم المعقول تعتمد على التجربة وتختاج إليها. فأفلاطون فسر معرفة الصور ومعرفة الحقيقة الرياضية في اصطلاحات محددة في نظرية (التذكر) التي ذكر فيها أسطورة النفس البشرية التي كانت في العالم المعقول وارتكبت خطيفتها وحكم عليها بالسجن داخل الجسد هذه النظرية تمثل معرفتنا (القبلية أو المسبقة) التي تركت في العقل البشرى بوصفها نوعاً من التذكرة لعالم سرمدى. حيث كانت النفس ترتع في موطنها المثالي بين الصور المعقولة وتراها (أي الصور المعقولة) بطريقة واضحة مباشرة لا غموض فيها ولا إبهام.

لقد تأثر أوغسطين بهذه النظرية. غير أنه شيئًا فشيئًا. بدأ يعارضها... وذلك لأنه رأى أن بعض تفاصيلهالاتتفق مع اللاهوت حيث توجد صعوبات

دينية في تقبل فكرة الوجود المسبق للروح الإنسانية في عالم المثل قبل أن تأتي للحياة الدنيا.

غير أنه ورغم معارضته لهذه النظرية الأفلاطونية بجده قد عاد حرة ثانية ليؤكد في بعض آرائه الفلسفية أن هذا النوع من المعرفة لا يستقبله العقل من الخارج، إنما هو معرفة حاضرة في العقل منذ البداية. إن معرفة الصور، تلك الأفكار الإلهية إنما هي حقائق أبدية.

غير أن أوغسطين لا يذكر مثل أفلاطون أن الوصول إليها يكون بالتذكر بل يرى أن العقل البشرى يكتشف هذا الإشعاع الإلهى لأنه حاضر في ذاته. ولكننا مع هذا الاختلاف نجد أن التذكر الأفلاطوني والاكتشاف الأوغسطيني إنما هو نظرية واحدة تقوم أساساً على الذاكرة Memoria. وطبقاً لما يعرفه العقل عندما يحقق المعرفة الحقيقية فهو حينئذ يكون عقل الله. غير أن هذا التفسير لا نستطيع أن نؤكده عند أوغسطين وذلك لأنه لم يتحدث نهائياً في هذه النظرية من العقل الإلهى، بالطريقة التي توضع لنا هذا المفهوم وضوحاً ظاهراً.

إن أوغسطين ربما ذكر وظائف الإشعاع الإلهى فى العقل البشرى ليوضح أن فلك الإشعاع إنما يهب قواعد الحكم (إصدار الأحكام) للعقل البشرى. وهو يعتقد تماما أن الفكرة فى العقول المختلفة تيفق مع حقيقة الأحكام الكلية التى ترتبط باستلهام ذاتها من الإشعاع الإلهى، لذا فإن العقل يشعر بالحقيقة الضرورية الكلية لهذه الأحكام. والأحكام على درجة كبيرة من الأهمية فنحن لا نستطيع أن نقول إن هذا الشخص أو ذاك خير أو إن هذا الشخص أفضل من ذاك... لا نستطيع أن نقول هذا إلا إذا كان هناك معيار فى أذهاننا عن الخير ذاته.

Nisi esset nobis impressa notis ipsius boni

كذلك فإن أوغسطين لم يحاول أن يفرق ما بين الفكر والحكم ويتضح ذلك بصورة جلية على سبيل المثال حينما يخدث أوغسطين عن معرفة العقل البشرى.. فكل منا لا ويدرك شيئا إلا بعقله الخاص الذى يختلف عن عقول الآخرين، أما إشعاع الحقيقة الأبدية، فنستطيع أن نقول إنه حقيقة كلية بانسبة للعقل.

على أى حل إننا نجد الاهتمام الأخلاقي مائلا وراء نظرية الإشعاع عند أوغسطين ومن الواضح أنه اهتمام سائد وواضح، إن التخيل والإدراك أى الصور التي توجد في العقل إنما هي مواد الحكم (حيثياته) وقد انبثقت بالإشعاع عن طريق التنوير الإلهي وفي بعض الأحيان نجد أوغسطين يصف الحكم المكون بناء على الحقيقة الأبدية وكأنه صدى (صورة ممسوخة) للحكم الإلهي. ويقول:

وفى هذه الحقيقة الأبدية التى هى أصل كل الأشياء تدرك بالرؤية العقلية Visu mentis النموذج الذى يحكم وجودنا ونشاطاتنا وذلك طبقاً لقاعدة الحقيقة والفكر الصحيح.

وهكذا يتضح أن أوغسطين بوصفه رجلا من رجال المسيحية قد استفاد من الأفكار الفلسفية التى شاعت عند المدرسة الأفلاطونية المحدثة عندما تكلم عن الوعى الحسى والتصور وطوع هذه الأفكار بطريقة بجعلها ملائمة للفكر اللاهوتى. أما في حديثه عن الحقيقة والإدراك العقلى فإنه قد استعان بنظرية (التذكر) من أفلاطون. والعقل طبقاً لوجهة نظر أوغسطين يشعر بالحقيقة الكلية الضرورية لإصدار الأحكام. وذلك طبقاً لنظرية الإشعاع الإلهى. وبناء على هذه النظرية كلها فإن الأفكار الفطرية (القبلية) هي أساس تكوين العقل البشرى. قنحن نستطيع على سبيل المثال أن ندرك مفهوم الخير من أول وهلة دون أن نفكر فيه، وذلك لأن معناه موجود في العقل ويستطيع العقل. أن يستعيده متى شاء. وعلى هذا فالعقل يكتشف حقيقة الأمور من

داخله بالنظرة السليمة. والاسم الذي يعطيه أوغسطين للجزء الموجود في العقل والذي يحفظ الحوادث والأفكار ويستعيد الصور إنما يسميه الذاكرة.

وأوغسطين يصف هذه الذاكرة بأنها تشبه مخزن البيت والتي تخفظ فيها الخبرات والأفكار السابقة التي يمكنها استعادتها بالإرادة أو بالمجهود إلا إذا كانت قد طمرها النسيان.

وهكذا يتضع الفرق بين مفهوم التذكر عند كل من أفلاطون وأوغسطين. غير أن الـ Memoria تحوى الذاكرة جزءاً فيها لأنها كبيرة وتبلغ غاية في الاتساع فهي تحتوى داخلها على المبادئ والقواعد والأرقام والأبعاد والمسافات. وجميع هذه الأشياء التي تستقبلها الحواس الجسدية والتي نستطيع عدها.

كذا تكون محتويات العقل الفطرية حاضرة مجتمعة في تلك الـ. Memoria

ومن الواضح أن أوغسطين يوسع هذا المفهوم ليجعله يشمل كل ما يستطيع الإنسان أن يدركه من معارف نظرية أى لا يدخل المقل من الخارج وبمعنى آخر تلك التي لا تستقبلها عن طريق الخبرات الحسية. هذا المفهوم عند أوغسطين بدوره يشمل معرفة الذات وكذلك معرفة حقائق الفكر وكذلك أيضا معرفة الأخلاقيات وإدراك باقى القيم وأيطئا معرفة الله. ومن هنا ندرك أن مفهوم اله (Memoria) عند أوغسطين يضرب جذوره في الماضى البعيد ما عدا حالة المعرفة التي تأتنا عن طريق الحواس، ويصف أوغسطين ذاكرته Memoria قائلا:

دهى قوة روحى.. وهى منتمية لطبيعتى.. وبدونها ما كنت لأدرك كل هذه الأشياء. ولهذا فالعقل ليس مقدماً بدرجة تمكنه من احتواء ذائهه.

وهذه الصورة العقلية تدل على أن العقل كل محتوى في ذاته وأن

جميع الأفكار عصرية في معرفتنا تظهر في إصدار الأحكام وهي موجوده في الذاكرة. بن والأكثر من ذلك. إننا نجد عند أوغسطين أن الله نفسه موجود في الـ Memoria. ولهذا ندرك حضوره عندما نتجه إليه.

إن حضور الله في العقل الإنساني هو أساس نظرية أوغسطين في المعارضة من خلال الإشعاع الإلهي. ومن منطلق أن حضور الله إنما هو حضور أبدى في كل الأشياء جميعاً وبالتالي في العقل. والعقل كائن حي يعيش ويتحرك وله كينونته الفعلية. لذا فهو قادر على تذكر الله وهو تذكر فطرى وليس تذكراً قائماً على خبرات حسية سابقة.

فالعقل بتذكره لله وإدراكه له إنما يرجع إلى مصدر الإشعاع فتصبح أنت مع الله كما هو مع العقل وكما أنت مع العقل. غير أن العقل لا يعتمد على حضور الله فيه وإنما هو الذى يسعى إليه فيتذكره. وأحيانا يتناسى الانجاه إليه. والله بنوره يهب الضيآء لمن يتجه إليه؛ ضياء الفكر والمعرفة ـ ويطلق أوغسطين على المعرفة الإنسانية في مؤلفاته اصطلاح ونظرية المعرفة ، وعندما وصف وظائف العقل كانت مقدمة هذا الموضوع هي الحديث عن الحضور الإلهى في العقل وهذه هي نظرية الإشعاع. ذلك هو التذكر النهاي الذي على أساسه قامت نظرية كل من أفلاطون وأوغسطين في المعرفة داخل بناء ميتافيزيقي بعيد الأثر. والذي هو جزء حيوى أو جوهرى فيه.

# الفصل السادس الإرادة والأفعال الإنسانية

#### الإرادة والأقعال والإنسانية:

ركز أوغسطين على الأخلاقيات، وذلك لأن هدف فلسفته هو بلوغ السعادة وبلوغ السعادة يعتمد على سلوكيات الإنسان. لذلك تختل الأخلاقيات مكانة كبيرة هامة في فكره الفلسفي. ولم يكن هذا الاهتمام يشكل نظرية في بادئ الأمر إنماكان اهتماما بالحياة الأخلاقية نفسها.. وهذا على اعتبار أن أوغسطين ينتمى إلى المفكرين الذين يهتمون في والفلسفة، بمناقشة ومخليل الأخلاقيات أكثر من اهتمامهم بالناحية اللغوية.

لقد اهتم أوغسطين بالمعرفة ووصفها وحللها.. كذلك فإن كل من الإدراك والعمل ينتميان إلى ما يعرف اصطلاحاً باسم والحياة الفلسفية الادراك والعمل ينتميان إلى ما يعرف اصطلاحاً باسم والحياة الفلسفية الله معظم آراء وأفكار أوغسطين في السلوك الإنساني تعتمد على الأوامر والتقارير لاهوتية من القانون الإلهى الموحى به. كذلك تعتمد على الأوامر والتقارير الدينية مثل افعل ولا تفعل و وكذلك على اللطف الإلهى الذي يمكن الإنسان من تنفيذ مشيئة الله. وفوق كل ذلك مفهوم الحب في والعهد الجديد New Testements هذه الأفكار والمفاهيم حيوية للغاية رغم أن فهم التعاليم الأخلاقية عند أوغسطين يظل خارج هذه المناقشة الذي يقع داخل الرغم من أهميتها لتمس في بعض الجوانب فكر أوغسطين الذي يقع داخل حدود (نطاق) الفلسفة.

إن الإنسان صنيعة الله. وهو يتمتع بالسعادة عند رؤية الله، وفي هذه الرؤية وفي ظل تلك الوحدة يشعر الإنسان بالراحة ويخلد للسكينة باتحاده بالله وعشقه له ويعبر أوغسطين عن هذا المعنى في جملة لاتينية مستقيمة موزونة عبارتها، سلس أسلوبها فيقول مخاطباً الله:

ربالتأنى خلقتنا يا الله... وجعلتنا متجهين نحو ذاتك المباركة Lecisti .. nos at tc .. nos at tc

كانت تلك الفقرة هي أول الجمل اللاتينية التي افتتح بها أوغسطين مؤلفه المسمى بـ والاعترافات، إن الطبيعة الإنسانية يمتزج بها كم كبير من الرغبات والنزوات والحوافز.. بعضها مقصود وبعضها الآخر عفوى. ورغم أننا لا نعى هذه الأشياء كلها، إلا أنها تعمل على تحقيق ذاتها ولعل أكبر هذه الرغبات والطموحات في الطبيعة البشرية هو الرغبة في الاتحاد في الله ومشاهدة بهائه.

إن أوغسطين تكلم كذلك عن التطابق لنظرية الأوزان الفيزيقية، التى كانت شائعة في العصر الذي عاش فيه.. بمعنى أن وزن الموضوع هو الذي يحدد وجهته التي سيتجه إليها في أي مكان في العالم.

فعلى سبيل المثال نجد أن الأوان الثقيلة تتجه إلى أسفل بينما الأشياء الخفيفة ترتفع إلى أعلى... وعلى نفس هذا المنوال نجد أن الرغبات والطموحات الطبيعية للإنسان هي التي تحمله إلى الانجاه الملائم لطبيعته. إن أوغسطين يسمى هذه القوى الديناميكية في الطبيعة الإنسانية باسم «الحب» وهو يرى أن الحب عند الإنسان يقدر بمقدار ما يزن الإنسان، فيقول:

(إن وزني هو حبي... به أحمل إلى أي مكان أحمل إليه).

إن هذه العلاقة التماثلية التي ربط فيها أوغسطين بين الحب وبين الوزن الفيزيقي يمكن أن توجه لها النقد من حيث إن الأوزان الفيزيقية لا تصلح للدلالة على الأفعال الإنسانية بشكل كامل.

وفالحجرة تسقط عندما نزيل الشيء الذي تستند إليه... غير أن هذا لا يستتبع بالضرورة أن الإنسان الجائع بأكل عندما يوضع أمامه الطعام. وهذا يرجع لأن الحجرة تقع تحت رحمة طبيعتها ونشاطها التي تحدد بالأسلوب الذي تتأثر به طبيعتها فهي تعتمد على دعامة لو أزيلت لتهاوت الحجرة فتلك هي طبيعتها ونشاطها. أما النشاط الإنساني فليس له مثل هذا التحديد.

وعلى ذلك فإن الحجرة ليست لها إرادة وإنما هي مسيرة ومرتبطة بحلقة تدور في فلكها. ولكن النشاط الإنساني عكس ذلك ويتضع هذا المعنى عندما نرى الإنسان يستطيع أن يقرر بنفسه ما إذا كان سيحقق رغباته، ويصل إلى طموحاته أو لا ... ما إذا كان سيعمل وفقًا لدوافعه الطبيعية. أو لا يعمل. ويقول أوغسطين عن الطبيعة الإنسانية إنها غير مرتبة لأن جميع الأهواء والنزوات والرغبات الإنسانية لا تسير على وتيرة واحدة. إن الخلفية اللاهوتية ليست هامة في هذا البناء ولن تعيننا هنا، رغم أنها أحد النماذج المفضلة للفكر الأوغ مطيني. والآن يجب أن نضع في أذهاننا أن الأهواء والدوافع الإنسانية ليست معقدة التركيب فحسب بل متضاربة في بعض الأحيان. وتتعارض مع بعضها البعض. ويرى أوغسطين أنه بهذه الصورة تعتبر (طبيعية) بأحد معنيين : الأول بمعنى أن النزوات البشرية \_ على سبيل المثال \_ بالنسبة للإنسان الجائع عندما يلبي رغبات معدته إنما يلبي بذلك نداء (الطبيعة) .. ويمكنه تنبيه هذا النداء عن طريق الاسترعاء بدلا من العمل. إن هذا التعرف طبيعي وغير طبيعي في ذات الوقت. طبيعي لأنه يلبي رغبة طبيعية ملحة .. وهو غير طبيعي لأن تلبية هذه الرغبة ضرورة لكى يحيا الإنسان. ولما كان العمل والجهد هما طبيعة الحياة الإنسانية، ولهذا فمن غير الطبيعي أن يلبي الإنسان رغبة (الجوع) الملحة بالاسترخاء والراحة من العمل، على أي حال فإن هذا إن دل على شيء إنما يدل على أن اللفظ (طبيعي) يصف الرغبات والأفعال الإنسانية في مستويات مختلفة.

فهناك نوعان من الطبيعة يميزهما أوغسطين، لهما مستويان: أحدهما علوى والآخر سفلى وهما يرتبطان بالأخلاقيات والنزوات (الأهواء) في نزعة طبيعية توجهنا إلى أعلى (نحو الأخلاقيات) وأخرى طبيعية أيضاً توجهنا إلى أسفل (الأهواء) وعلى هذا فإن أوغسطين يؤكد ثنائية أو ازدواجية الطبيعة الإنسانية ما بين طبيعة عليا وأخرى سفلى وهما الأخلاقيات والأهواء. وكل

من المستويين العلوى والسفلى متصارعان ومتصادمان داخل الإنسان والإنسان له حرية الاختيار وقوة الإرادة. ليوجه نفسه ويختار طريقه إما تابعاً أخلاقياته، متجها لأعلى، أو منقاداً لأهوائه، ومتجها إلى أسفل ـ ومن هنا نصل لنقطة هامة أراد أوغسطين أن يصل إليها وهي تأكيده من خلال هذا المفهوم على الإرادة الإنسانية وحرية الاختيار.

غير أن أوغسطين عندما يفصل في ازدواجية الطبيعة أى عندما يميز بين نوعي الطبيعة إنما يمر بين نوعي (الحب) أو درجتيه. كذلك فإن حرية الاختيار تقع على عاتق العقل الإنساني فهو الذي يختار وبناء على هذا الاختيار توصف أخلاقيات الإنسان إما بالمدح أو بالذم. وهكذا نجد أوغسطين يود أن يذكر لنا أن جميع القوى البشرية المعقدة التركيب هي التي تخرك الإنسان تبعاً لرغبته. وكذا (حبه) وبهذا المعنى فإن لفظة والحب، هنا تغطى معنيين أو نظامين: الأول يشتمل على القوى البدائية مثل العشق والعواطف والميول في كل أنواعها، والثاني يشمل الاختيار الحر، فالمعنى الأول من عواطف وعشق وميول يكتشفه الإنسان في ذاته، أما الاختيار الحرفان الإنسان يقحمه على ذاته.

وهكذا فإن أوغسطين يقول بمفهوم الواجب والإرغام Obligation ومن ثم يصل أوغسطين لنقطة هامة جديدة فيذكر أن الرغبات المتصارعة والمتضاربة داخل الإنسان من عواطف وميول ودوافع وأهواء تشكل مجتمعة منابع ومصادر الأمثال الإنسانية. وعلى ذلك فهى تمثل الطبيعة الأخلاقية أو السلوكية للإنسان. ولكن الإنسان بوصفه مخلوقاً عاقلا يفاضل بين جميع هذه الرغبات في نفسه ويختار منها ما يتفق وطبيعته. وتلك هي حرية العقل في الاختيار وإصدار الأحكام وهي تتبع بالضرورة الإرادة. غير أن أوغسطين يميز تماماً بين الرغبة والإرادة... ولنضرب مثالا نوضح به الفرق عند أوسطين \_ بين الرغبة والإرادة (العزيمة) : ويبدأ تصنيف الرغبات إلى نوعين : الأول هو الرغبة العليا.

وفجأة النبلاء على شك الذهاب ليتناول طعام الغذاء في Hall وفجأة استقبل مكالمة تليفونية. وبمعرفة المتحدث ومعرفة المادة التي تستغرقها المكالمة يقول لنفسه: أستطيع أن أنهى هذه المكالمة في ظرف دقيقتين. وبذلك سأتأخر قليلا عن ميعاد الغداء، وهذا ليس موضوعا خطيراً.

من الواضح هنا في حالة هذا النبيل أن رغبته في الذهاب إلى Hall لتناول وجبة الفداء هي رغبة أقوى من رغبته في الرد على التليفون ولكنه رغم ذلك لم يحقق رغبته الأقوى في الذهاب إلى Hall وإنما حاول تحقيق رغبته الأدنى في الرد على المكالمة وتلك هي الإرادة. وهو هنا يحاول أن يوفق بين الرغبة (الرحيل) والواجب (الرد على المكالمة) أما إذا كانت المكالمة مثلا عبارة عن تذكرة للمسرح، فإن الصراع داخله هنا سيكون بين رغبتين وليس بين رغبة وواجب وهنا يحدد الإنسان بمحض إرادته ويختار أى الأمور يفعل وأيها يترك وبناء على ذلك أيضاً يكون المعل الإنساني وبناء على ذلك أيضاً يكون المدح أو الذم وهذا الفعل أو ذاك، ويضيف أوغسطين بأن الإرادة الصحيحة إنما هي حب صحيح. والهدف من العمل الصحيح هو يحقيق فضيلة العيش الحسن. ويحدد أوغسطين معنى القضية بأنها ونظام الحبه.

إن الفضيلة والأخلاق السامية والخير في الحياة والسلوك أصبح هو موضوع نشأة تكوين النظام الصحيح، بالنسبة لقيمة الأشياء في ذاتها أولا وفي حياة الإنسان ثانيا، وذلك عن طريق تعليم هذه القيم وجعلها الأساس للأفعال الإنسانية والسلوكيات على وجه العموم، إن حياة الإنسان تستمد صحتها من تقديره للأشياء تقديراً جيداً. إن ذلك النظام القويم يظهر القيمة الفعلية للأشياء gui rerum integer aestimator est

إن هذا النظام يدعو إلى الحب الذى يمنع الإنسان من أن يحب ما هو غير جدير بالحب ويمنعه كذلك من تفضيل ما هو جدير بالحب القليل عما هو جدير بالحب الكثير إن مثل هذا النظام القويم المتكامل الأركان يمد

الإنسان بالنموذج الذى يساعده \_ على معرفة ذاته من خلال العمل. إن مثل هذا النظام الذى ينظم \_ الأفعال والسلوكيات الإنسانية ويضع الضوابط على تصرفات الإنسان وبدخلها في نطاق أو مسار بحيث تتفق والأخلاقيات.

إن مثل هذا النظام يسميه وأوغسطين، بـ والقانون، ومن خلال هذا المفهوم فإن القانون عند أوغسطين مبدأ عام يشتمل في حد ذاته على كل هذه النظم غير أن القانون الإنساني قد يكون ظالما أو مفتقدا للمدالة. وفي بعض الأحيان نجد القوانين الإنسانية لا تتناول كافة السلوكيات الإنسانية، كذلك هناك نقطة هامة جديرة بالملاحظة ألا وهي اختلاف هذه القوانين الإنسانية من مكان إلى مكان، ومن عصر إلى عصر، إن جميع هذه القوانين الإنسانية والتشريعات البشرية تعرف اصطلاحاً باسم والقانون،

والقانون هو مقياس وعن طريقه يمكننا أن نمتدح أونذم السلوكيات الإنسانية إن هذا القانون لا يترك أى شكل من أشكال الأفعال الإنسانية الختلفة إلا وتطرق إليه. إن القوانين والتشريعات الإنسانية تشكلت وفقاً لحاجات المجتمع وتطوراته التاريخية، ولهذا كانت سمة القانون والتشريع الإنساني هي التغير والتجدد المستمر وفقاً لاحتياجات المجتمع التي تتغير وتتطور من عصر إلى آخر.

وهو كما يتضح من مفهومه هذا أنه يختلف من القانون الإلهى الذى يميزه الثبات ويتصف بالعمومية والشمولية بحيث تدخل في نطاقه وتندرج يحت لوائه كل السلوكيات البشرية.

إن هذا النظام هو قانون الله يظل ثابتاً لا تمسه يد التغير والتردد وهو يأخذ مكانه في روح الشخص الحكيم فيوجهه ويرشده إلى الطريق القويم وهو يساعد الإنسان على فهم الأشياء فهما جيداً. إن إدراك هذا النظام وفهمه هو الحكمة بعينها وعلى أساسه يعمل العقل موجها ذاته من ناحية والسلوكيات الإنسانية من ناحية أخرى وفقاً لذلك القانون السرمدى.

ويبدو أن أوغسطين قد استوحى فكرته هذه من الفكرة السابقة التى قال فيها بوجود حقائق أبدية في العقل البشرى وعلى هذا فإن القانون الأبدى يتطابق ويتماثل مع الحقائق الأبدية وهذا ما يفسر بمنتهى البساطة وجهة نظر أوغسطين في السلوكيات البشرية. ولأهمية الأحكام الأخلاقية عنده بجده بصف القانون الأبدى بأنه شعاع صادر عن الحقائق الأبدية يتجه نحو العقل البشرى، وعلى هذا فإن نظرية الإشعاع الإلهى كما نلاحظ قد ارتبطت عند أوغسطين بالقيم الأخلاقية وعلى ذلك فالضمير الإنساني ما هو إلا عقل يعرف جيداً القانون الأبدى و فالقانون الداخل ينطبع في القلب ذاته ه.

Lex intima, in ipes corde conecripta

فالضمير عبارة عن فكر قوته مطلقة وسلطته غير محدودة لأن حكم الضمير مشاركة لفكر الله الخالق فالعقل يعرف ذاته بالنور الإلهى عن طريق الفكر. ويكتسب الفكر قيمته من نور الحقيقة.

إن الوعى العقل بمثل هذا النظام هو الذى يؤدى إلى الفضيلة؛ لأن الفضائل هى التى رتبت هذا النظام وهذا النظام يوجه الرغبات الإنسانية إلى التوازن وهذا بدوره يحقق السعادة Beatituds التى تتحقق عند رؤية البعض. إن الحياة الإنسانية ما هى إلا حلقات مستمرة للكفاح الأخلاقى الذى يهدف إلى أخذ الطريق المؤدى إلى السعادة.

الفصل السابع اللــــــة والعـــــالمر

### الله والعالسم:

إن النظام هو تعبير عقلي في العقل الإنساني فالنظام العقلي يهدف إلى إصدار الأحكام على أن يكون الحكم صحيحاً. إن النشاط الإلهي دائماً ما يحقق هدفه الذي قام الفعل الإلهي من أجله. فالعالم المخلوق إنما هو نتاج أو ثمرة الفعل الإلهي، ولهذا فهو يقوم على نظام عقلى محكم منبثق عن حكم الله. وهكذا يحاول أوغسطين من خلال النظام في العالم أن يوجد صلة بين العالم والله غير أن نظام جميع الأشياء ليس محددًا بوظيفة واحدة وإنما له أهداف متنوعة يهدف لتحقيقها وحينما يتحدث أوغسطين عن النظام الذي نراه في العالم الدنيوي يراه نسخة مبسطة من النظام في العالم العلوى من حيث مصادره ومنابعه الأصلية؛ فالله صورة نعرفها بمناقشتنا للموضوعات الدينية، إن أوغسطين يؤمن بأن نظام العالم تماماً كما نشعر به يمثل حدود العقل الإلهي ونشاطه غير أن أوغسطين لا يهدف من وراء هذه المجادلة إلى إثبات وجود الله وكينونته وليس هدفه هو الشعور بالله من خلال نظام العالم، من خلال بهاء المخلوقات وإنما يهدف أوغسطين إلى الوصول إلى الأخلاق والعقيدة. وفي مؤلفه الشهير «الاعترافات» بجده قد فكر في الوصول إلى الشعور بجمال المخلوقات والنظر إلى نظام العالم على أنه نتيجة للنظام الأخلاقي.

ومن الواضح أن محاولة أوغسطين لإثبات وجود النظام والجمال في العالم تهدف من وراء ذلك تقرير مسئولية الله عن هذا النظام والجمال في العالم؛ فالله قد خلق العالم ووضع نظامه وهو يهتم به ويصرف شئونه وإننا لنرى الله من خلال العالم أى من خلال نظام وجمال العالم. فنحن نعبد الله ونتدبر صنعته، ولعل ذلك يؤدى بنا في النهاية لتأكيد وجود الله فنحن نرى الله في العالم والوسيلة هي الإشعاع بالتنوير الإلهى. فالمعرفة الإنسانية تبحث عن الفهم والإدراك الكامل لموضوعاتها وحينما تنجح في تلك المهمة فإنها

تصبح معرفة حقيقية. أما المعرفة الإلهية فإنها لا تبحث عن موضوعاتها بل تخلقها وهي معرفة حقيقية على الإطلاق وهكذا فإن المعرفة الإنسانية معرضة للصواب والخطأ أما المعرفة الإلهية فهي الصواب بعينه وعلى ذلك فإن المعرفة الإلهية للأشياء هي فعل خلاق يهب الوجود للمخلوقات في البداية ثم يعتني ويهتم بشئون هذه المخلوقات بعد ذلك، المادة التي تخلق فيها الأشياء إنما هي من صنع الله الذي خلقها وأوجدها من العدم.

وبعد هذا العرض الذى تعرضنا فيه لمناقشة عقيدة الخلق عند أوغسطين يوجد سؤالان ينشآن من وجهة نظره في الخلق وهما سؤالان ذوا بعد فلسفى. فالأول يختص بمعالجة أوغسطين للزمن والآخر يختص بنشاط ووظائف المخلوقات على وجه العموم.

أما مشكلة الزمن عند أوغسطين فقد كانت نيتجة مباشرة لعقيدته في الخلق من العدم (من غير شيء) ex mihilo. وإذا كان الخلق قد تم بالفعل من غير شيء، فمعنى هذا أنه بداية مطلقة، ولم يكن شيء قبله. ومن هنا تأتى مشكلة الزمن... فإذا كان العالم قديماً (بلغة أرسطو) لم تكن هناك مشكلة أما أن يكون العالم حادثاً فمعنى هذا أنه لم يكن ــ له وجود في فترة من الفترات.. تلك التي سبقت خلقه.. وهنا نتساءل : ما حكمة الله في من الفترات.. تلك التي سبقت خلقه.. وهنا نتساءل : ما حكمة الله في اختيار هذا التوقيت لخلق العالم لماذا لم يخلقه قبل هذا الزمن أو بعده على مبيل المثال؟ ويبدو أن أوغسطين يرى أنه قبل خلق العالم لم يكن هناك رمن وذلك لأنه يعتبر الزمن عبارة عن أحداث جزئية أو عبارة عن سلسلة من الحوادث؛ لأن الزمن ما هو إلا علاقة بين الأشياء والأحداث، ثم يعود أوغسطين مرة أخرى ليصف الزمن كما لو كان حادثا أو سلسلة من الأحداث.. ولكن كل هذا يؤدى بنا لنتساءل وماذا حدث قبل الزمن؟ وهو الأحداث.. ولكن كل هذا يؤدى بنا لنتساءل وماذا حدث قبل الزمن؟ وهو سؤال يتشابه مع أسئلة العصر الحديث كأن نسأل مثلا: وماذا حدث قبل عام المؤلل يتشابه مع أسئلة العصر الحديث كأن نسأل مثلا: وماذا حدث قبل عام

ولنناقش مفهوم الزم من الناحية اللغوية. الزمن إما ماض أو حاضر أو مستقبل أما الزمن الماضى فهو يشير إلى شيء لم يعد موجودا الآن ونسميه «ماضى» فنقول إن هذا الشيء أو ذاك «كان» ولا نقول «يكون». وبالمثل فإن الزمن المستقبل ليس له وجود في الحاضر ولكنه «سيكون». وهكذا يظل الزمن المضارع وحده يمثل التعبير عن الحقيقة ـ الواقعة ـ ولكن ما هو الزمن المضارع؟ إنه هذا العام... وهذا الشهر.. وهذا اليوم. ولكن إذا كان اليوم ٢٤ ساعة فإن الساعة قابلة للانقسام لا إلى دقائق فحسب بل إلى ثواني، وكذلك إلى لحظات. والمحسلة أننا وجدنا أن الزمن المضارع هو النقطة التي يتحول عندها المستقبل إلى ماض. ويذكر أوغسطين أننا نقيس الزمن ومروره بوعينا له.

وفى الوعى العقل، فإن أوغسطين يقترح أن كل ما هو ماض بالفعل له وجود حاضر فى العقل، وبالتحديد فى الذاكرة وأن المستقبل نوع من التنبؤ.

ولكن أوغسطين لم يذكر أن معنى كلامه هذا أن الماضى والحاضر يوضحان الحقيقة، ولكنه فقط يصف الماضى والمستقبل بأنهما حاضران فى الذهن وبالتحديد فى الذاكرة. كذلك يرفض أوغسطين اعتبار الزمن نوعاً من أنواع الحركة. على أية حال فإن أوغسطين يؤمن بإدراك العقل للزمن. ويعتقد أن إدراك العقل للزمن الماضى هو وامتداد للخارج، إن مثل هذا الامتداد Distentis العقلى للخلف أو للأمام إنما هو وعى بالزمن وإدراك له. هذا هو الحل الأخير الذى قدمه أوغسطين لمشكلة الزمن ويقول رأيه صراحة في ذلك:

وإن الوقت \_ فى اعتقادى \_ لا شىء أكثر من كونه امتداداً رغم أننى لا أعرف لأى شىء بالتحديد يكون هذا الامتداد، لكنه ربما كان امتداداً للعقل نفسه و . أما المشكلة الثانية التى نشأت بسبب عقيدة أوغسطين فى

الخلق.. والتى نتطرق إليها هنا، فهى التى تتعلق بنشاط وتطور ووظائف المخلوقات جميعاً. فيذكر أوغسطين أن الله لم يخلق جميع الأشياء منذ البداية ولكنه خلق كائنات مختلفة فى ظروف مختلفة. فبعض الكائنات خلقت منذ البداية والبعض الآخر انتظر الوقت المناسب لميلاد وجوده وتكوين بيئته التى تستقبله وتحقق ظهوره. وهو يشبه هذه الكائنات التى لم تكن منذ بدء الخليقة بالنباتات التى لا تنصو منتظرة الجو المناسب والمناخ الملائم لنموها ووجودها. وهذه الفكرة من الواضع أن أوغسطين قد استلهمها من الفكر الرواقي.

إن بعض إحابات أوغسطين على بعض الأسئلة لم تكن إحابات حقيقية. فعند هذا السؤال أو ذاك يجيب بقوله وإن الله فعل ذلك، غير أن الأسئلة في حد ذاتها تبحث عن تفسير وشرح لما تستفسر عنه ولكن إجابة أوغسطين على هذا النحو تفترض الإيمان المسبق بقدرة الله على الفعل. إن الله موجود في كل شيء.. ذلك هو ناموس الطبيعة.. كذلك فإن القوانين والنظم التي تقع الأحداث وفقاً لها هي من وضع الله.

ورغم أن قدرة الله ليست قدرة تعسفية هوجاء Potentia temeraria وإنما هي قدرة حكيمة Potentia virtute. ورغم أن أفعاله في العالم هي خلق الأشياء.. ورغم كل ذلك فإن الله لا يحدد بطبيعة خلقه.. وذلك لأن قوته غير محدودة فهو قد خلق الأشياء وأوجدها، ولكنه لم يخلق ولم يصدر عن أحد غير ذاته.. إنه وجود كامل في ذاته وبداته. ونحن لا نستطيع أن نصفه بأي شيء فهو فريد لا يماثله شيء على الإطلاق.. فقدرته مطلقة وقوته لا يحدها حد. إن توافق حادث معين مع النظام الطبيعي فإننا نستطيع القول بأنه قد سبب بواسطة عوامل متنوعة تشكل في مجملها القانون الطبيعي. غير أن السبب الأول والعلة الأولى لجميع الحوادث هي الله.. وإذا الطبيعي. غير أن السبب الأول والعلة الأولى لجميع الحوادث هي الله.. وإذا الطبيعي. غير أن السبب الأول والعلة الأولى لجميع الحوادث مي الله.. وإذا

ما لا نستطيع أن نرجعه للقانون الطبيعي .. ولدينا الكثير من الأمثلة على بعض الحوادث والأفعال التي تخطت الناموس الطبيعي وطرحت النظم الكونية أرضا .. كما يحدث في المعجزات بحيث يتعطل القانون الطبيعي عن العمل ... فإذا سلمنا بأن الله هو واضع نظام العالم ومشكل قوانينه وسننه فإننا نتقيد أيضا بأنه وحده القادر على خرق هذا الناموس ببعض الأفعال الخارقة للطبيعة مثل المعجزات. فلا يوجد شيء يحد من حرية الفعل الإلهي في الطبيعة ولكن على الرغم من ذلك فإن الله يحترم ويقدر طبيعة مخلوقاته فيقول أوغسطين:

وإن الله يحكم كل الأشياء التي خلقها بطريقة تسمح لهذه المخلوقات بأن تسلك السبل المناسبة لهم.

وعند هذا الحد نجد أنه من المناسب أن نقطع هذا العرض الذى تناولنا فيه فكر أوغسطين في طبيعة العالم المخلوقة. وهو خطوة بناءة على طريق البحث الأوغسطيني الذى يهدف للوصول إلى الحكمة التي يسميها أوغسطين والقلسفة Philosophia. ولقد كان منهج بحثه الذى بدأه منذ شبابه يقوم على برنامج ينص على:

ورغبتى هى أن أعرف الله وأن أعرف روحى \_ لا شيئا آخر مهما كان هذا الشيء٠٠.

## الباب الثاني القديسس توما الإكويني

الفصل الأول: حياته مؤلفاته.

الفصل الثاني: النقل والعقل أوالدين والفلسفة طريقا المعرفة.

الفصل الثالث: الصلة بين الأكريني وأرسطوطاليس.

الفصل الرابع: طبيعة المعرفة البشرية.

الفصل الخامس: الله.

الفصل السادس: الإنسان والأخلاق.

الفصل السابع: خاتمسة.

الفصل الأول حيات، ومؤلفات،

#### حياته ومؤلفاته

ولد توما الأكوينى St. Thomas Aquinas عام ١٢٢٥ م فى مدينة أكوينو الواقعة بين روما ونابولى، لأسرة إيطالية أرستقراطية ذات نفوذ سياسى فى إيطاليا. ومن صباه أوفدته أسرته لدير الراهب بنيديكتى Benedictine فى مونت كاسينو Monte Cassino لمدة تسع سنوات متتالية تعلم فيها العلوم المدرسية. وفى عام ١٢٢٩م التحق بجامعة نابولى، حيث واصل دراسته الجامعية، والتحق بطريقة الدومينكان. ومع أن أسرته لم ترض عن هذا الانجاه. وحاولت إثاثه عنه لدرجة سجنه، إلا أن توما أصر على نهجه ولم يتخل عن مبادئه.

ونتيجة للضغوط الأسرية التي تعرض لها، رحل إلى باريس وتتلمذ في الفلسفة واللاهوت على ألبرت الكبير Albertus Magnus لأربع سنوات متتالية من عام ١٢٤٨ وحتى عام ١٢٥٢، وأثناء هذه الفترة أخذ في الاطلاع والدرس والتدوين، وقد أعجب به الأستاذ أيما إعجاب. وحين ارتحل البرت الكبير من باريس إلى كولونيا رافقه توما الأكويني، ثم عاد قافلا إلى باريس مرة ثانية، وهناك بدأ في تفسير والكتاب، وأظهر براعته العلمية نما باريس مرة ثانية، وهناك بدأ في تفسير والكتاب، وأظهر براعته العلمية في جمل الطلاب يعجبون به ويقبلون على دروسه، ونال لقب الأستاذية في اللاهوت عام ١٢٥٦م وفي عام ١٢٥٩ عاد ترما الأكويني إلى روما ليتولى التدريس في مدرسة البلاط البابوي، وهناك درس أرسطو على وغليوم موريكا، من النصين اليوناني والعربي والشروح التي وضعت على الأصل. وقد توفي توما الأكويني عام ١٢٧٤م مخلفاً وراءه بعض المؤلفات الهامة وهي:

ا \_ الخلاصة ضد الوثنيين Summa Contra Gentiles وهي ما يطلق عليه الخلاصة الأولى.

۲ ـ الخلاصة اللاهوتية Summa Theologica، وهو لم يتم هذه الخلاصة وقد على المؤرخون على هذا بأن التأمل والاسترسال الفكرى حالا بينه وبين مواصلة الكتابة التي توقف عنها تماماً في ديسمبر عام ١٢٧٣. أضف إلى هذا أن توما الأكويني وضع شروحاً لأعمال أرسطو ظلت موضع الاعتبار طول فترة العصور الوسطى، ومن أهمها:

. ١ \_ تفسير العبارة.

٢ \_ البرهان.

٣ \_ السماع الطبيعي.

٤ \_ تفسير كتاب السماء والعالم

٥ \_ الكون والفساد.

٦ \_ كتاب الآثار العلوية.

٧ ـ كتاب النفس.

٨ ـ الحس والمحسوس،

٩ \_ ما بعد الطبيعة.

١٠ \_ الأخلاق.

١١ \_ السياسة.

ومع هذا يشير الكتاب إلى أن مؤلفه «الخلاصة اللاهوتية» يعتبر من أهم ما كتب حيث وجه جهوده لمحاربة مذهب ابن رشد وأنصاره، حتى انتهى الأمر إلى تخريم الرشدية فيما بين الأعوام (١٢٧٠-١٣٢٤).

لقد كان توما الأكويني بحق فيلسوفًا للكنيسة الكاثوليكية، وكثيرًا ما قدم الآخرين وعرف بلقب والطبيب الملائكي، Doctor Augelicns، وهذا اللقب من الألقاب الشرفية التي كان ينعت بها فلاسفة العصور الوسطى، كما وعرف أيًا بأنه وطبيب العامة، Doctor Commonie، ويقصد بهذا اللقب الشخص المختص بعامة من يتعلق بالكنيسة الكاثوليكية، إن توما

الأكوينى يستحق كل هذا التبجيل والاحترام فى تاريخ الفكر الفلسفى، ليس بوصفه فيلسوفًا خاض مشكلات هامة تتعلق بالحياة الروحية للإنسان.

أما عن أسلوبه، فإن أسلوب توما الأكويني الأدبي في التعبير عن أفكاره جاء نموذجاً يتسم بالجفاف، كما يتصف بفقدان جاذبية الذاتية، وفيه تفصيلات جزئية دقيقة، بل ومفرطة في الدقة، كما أنه يتناول مجادلات ومناظرات جادة، ونقاش وتخاور صريح ومباشر خال من الصحة اللفظية والمنمقات الأدبية التي تشيع في كتب الأدباء والشعراء. وإذا قارناه بالقديس أوغسطين، على سبيل المثال، نجد أنه لا يشير إلى نفسه في كتاباته، وكذلك لم يستعمل صيغة الشخص الأول المفرد، وهذا يعنى أن أفكار الذات من أخص صفاته الشخصية التي ظهرت في أسلوبه وكتاباته، وعلى الرغم من ذلك، فنحن نستطيع من وراء سطور أعماله أن نتحقق من شخصيته وسماتها؛ قهو رجل نادر الوجود، يتمتع بالصفاء والحياة والإخلاص، ويتصف برجاحة العقل، ويندر وجوده من حيث قدراته العقلية الفذة التي أفرزت نسيجاً فكرياً فعالاً، ومن العبث أيضاً أن نتصوره كرجل بلا أخطاء، أو أنه فوق النقد. كذلك فإن عظمة كتاباته وأفكاره ستختفي وستظل غامضة إذا حل الإعجاب محل النقد الأمين. إنه إذا تحرر دارس توما الأكويتي من أى تعصب ديني، ومن أية أحكام قبلية أو مسبقة، فإنه حتماً سينجز عملا جيداً يتسم بالحيادية.

ومع أننا نجد النظرات النقدية الكاثوليكية تناولت أعمال توما الأكوينى تناولا يتسم بالإعجاب والثناء، يتضح لنا من الناحية الأخرى أن النظرات البروتستانتية وغيرها من المذاهب لا تتوافر لمعاييرها النقدية عدالة التقييم ونزاهة النقد لفلسفته. لكننا نعتقد من جانبنا أن عقلية توما الأكوينى تختلف تماما عن أفكار «مارتن لوثر» Martin Luther. ومن ثم لكى تكون محايدا

فى الحكم على الآخرين يجب أن تتحرر أولا من أى أفكار مسبقة، ومن أى أحكام قبلية.

إن توما الأكويني يعترف صراحة أن الميتافيزيقا Metaphysics عمل لا طائل مخته، ولا جدوى منه، وأن الأفكار الدينية ليست سهلة الفهم، إلا أنه من الممكن تفسيرها وشرحها باعتبارها أحداث سيكو - اجتماعية - Psycho من الممكن تفسيرها ومن هذه النقطة نصل إلى الملامح الرئيسية في فلسفة توما الأكويني.

يعتقد توما الأكويني أن الكون Universe يمكن إدراكه، وهو سهل الفهم، وأن مكوناته وقوانينه يمكن إدراكها عن طريق الفكر الإنساني المحدود، وعن طريق تتبع ظواهر الكون الواحدة تلو الأخرى وتجميعها في النهاية نستطيع أن نصل لفهم كامل لحقيقة الكون. وكذا يعتقد أن هذا الكون ذا طبيعة عليا، وأن هذه الطبيعة العليا الخارقة أبدعها الله الذي هو سبب وجودها، وعنه صدرت الطبيعة. كذلك يعتقد توما الأكويني أن الاتصال قائم ومستمر بين هذين الطرفين؛ المبدع والمبدع؛ لأن الإنسان كأثر ومخلوق يمكنه أن يتحقق من فهم بعض الحقائق عن القدرة العليا، ويمكنه أيضا أن يدرك خالق هذا الكون ومبدعه. وتلك فكرة بسيطة عن إمكانية ومعقولية الربط بين الله والعالم.. بين السبب الخارق للطبيعة، والنتيجة (الأثر) الطبيعية، أي أن الصلة هنا بين سبب ونتيجة... بين خالق ومخلوق، أو واجد وموجود. هذه النقطة تعد من السمات الجوهرية في فكر ومعتقدات توما الأكويني، وهي في اعتقادنا، نزعة لاهوتية تماما، بالإضافة إلى كونها فلسفية. إنها السمة الجوهرية في تصور توما الأكويني للإنسان وكيفية فلمسفية. إنها السمة الجوهرية في تصور توما الأكويني للإنسان وكيفية فراكه، هي أيضاً إحدى أهداف فلسفته.

إن الحقيقة والفهم الذى يجب أن نسعى إليه يتمثل في محاولة فهم وإدراك طبيعتنا، لأن الحقيقة، والعقل الإنساني قادر على إدراكها. إن العقل

يدرك الكليات ابتداءً من الجزئيات، وتتبع ظواهر الكون الواحدة بعد الأخرى وتجميعها في العقل لإنساني؛ تنتج عنه المعرفة الكلية لهذا الكون.

ولذلك فإن دراستنا لفلسفة توما الأكويني ستكون مكافأة منا، لأولئك الذين شاركوه إيمانه بأن العقل الإنساني قادر على استيعاب وفهم الإنسان والكون. إن فلسفة توما الأكويني، في كل جوانبها، محاولة لفهم العلاقة بين القوى العاقلة للإنسان، من خلال فهم العلاقة بينها وبين الإله الخالق المخلص عند المسيحيين بوصفه عقلا محضاً وروحاً خالصا، وذلك كله من خلال فهم الكون.

النصل الثانى النقسل والعقسل النقسل والعقسل والعقسل أو أو اللهين والغلسغة طريقا المعرفة

## النقل والعقل أو الدين والفلسفة طريقا المعرفة:

إن من أهم الحقائق عن العصور الوسطى Middle Ages الهائل زمانيا، حيث تبلغ قرابة الألف عام. ويجب أن نسلم أن الرتم في زمان العصور الوسطى كان رتيباً في كل أمور الحياة بالمقارنة بما هو عليه الآن. وكذلك كان الحال فيما يتعلق بعالم الأفكار The World of Ideas في العصور الوسطى لقد كان بطيئا ومتئداً. غير أنه لا يحق لنا أن نحصر أفكار العصور الوسطى في هذا النطاق وأن نعامل هذا العصر على أنه عصر غير الميق، لأن فترة لركود والظلام لم تستمر طوال فترة العصور الوسطى وحتى نهايتها. ففي خلال عام ١٥٠٠ بزغت الحركة الفكرية ودارت عجلة العلم الحديث، ولمعت في الأفق باكورة الفكر الفلسفى المتقن. لقد تألق توما الأكويني في فترة العصور الوسطى، وقرابة نهايتها، فقد ولد عام ١٢٢٥ الكريني وعاش وتعلم في هذه الفترة. ولقد تخددت طبيعة فلسفته بما تلقاه من تعليم وأفكار ومعتقدات شخصية، وتأثرت بفكر من سبقوه، ومن عاصروه، من الفلاسفة واللاهوتيين. وشغلت أفكاره نقطة تخول عامة وخطيرة في تاريخ المصور الوسطى، فأرت في عصر من جاءوا بعد وفاته في عام ١٢٧٤م.

وجدير بالملاحظة أن القرن الثالث عشر الميلادى، وكذا القرن الرابع عشر قد شهد أحداثا معينة وتطورات كبيرة أثرت في تاريخ الفكر، وأثرت أيضاً بصورة كبيرة في المناخ الروحي للعصر الذي نعيشه الآن. وقد يعتقد البعض أن ذلك يرجع لتضارب وجهات النظر بين المذهب الكاثوليكي والمذهب البروتستاني Protestant الذي أخذ شكلا صريحاً وجاداً لأول مرة في هذه الفترة حيث ظهر في شكل نظريات مذهبية محددة.

وفى اعتقادى الشخصى أن الاهتمام الأيديولوجى الجوهرى فى العصور الوسطى تمثل فى العسلاقة بين اللاهوت Theology (الدين) والفلسفة Philosophy بين النقل (أو الإيمان Faith) والعقل Reason أو بعبارة أخرى

بين الإيمان الذي يقذفه الله في قلبه، والنظر العقلى الذي يتوصل إليه بنفسه.

في ظل هذا المفهوم أصبح الإيمان نوعاً من أنواع المعرفة، ولكنه ليس النوع الوحيد للمعرفة المتاحة للإنسان (في عالم العصور الوسطى)؛ لذا ربط توما الأكويني معرفة ما وراء الطبيعة أو ما هو مجاوز بمعرفة الطبيعة، وبذلك أصبحا نمطا المعرفة عنده. المعرفة الأولى عنده إيمانية يستمدها الإنسان من داخله، أما الثانية فهي معرفة مادية يستمدها من عقله وحواسه. لقد آمن توما الأكويني بأن الحقيقة واحدة سواء اختص بها العقل فأصبحت حقيقة استنتاجية وقياسية، أو اختص بها الدين فكان السبيل إليها الإيمان والتصديق بالقلب. إن العقل والنقل فرعان من فروع المعرفة يعتمدان على مصدرين مختلفين من مصادر المعرفة، وقد يكونا ملائمين أو غير ملائمين بالنسبة لبعضهما؛ إلا أن المشكلة هنا تتمثل في أن الإيمان (أو النقل) لا يمكننا تصوره، لأنه وجهة نظر عاطفية، أو لأنه أمر غير عقلاني، إن التصور العقلاني تصوره، لأنه وجهة نظر عاطفية، أو لأنه أمر غير عقلاني، إن التصور العقلاني المميزة والمشتركة التي يلتقي عندها فلاسفة العصور الوسطي.

توجد ثلاثة طرق مختلفة تتناول الصلة بين النقل والعقل (الدين والفلسفة)؛ وسوف نستخدم هذه الطرق كخلفية أساسية لفهم الطريق الرابع في النظرة للصلة بين الدين والفلسفة، وتلك هي طريقة القديس توما الأكويني.

لقد لخص وتيرتوليان، Tertullian في القرن الثاني رأيه في الصلة بين الإيمان، أو الاعتقاد الديني، والفكر الفلسفي المقلى، في عبارة مأثورة يقول فيها وأنى أؤمن لأنه لا يوجد شيء معقول، Crado quia absurdum تلك هي عبارته التي حلت لنا وجهة نظره من مشكلة الصلة بين النقل والمقل. كذلك هناك عبارة المسيحيين الذين يكتفون بالإيمان وحده كمصدر أوحد

للمعرفة ويقولون: ونحن لا نرغب في برهان أبعد من إيمانناه لأن ذلك هو إيماننا الراسخ و مدى لا نؤمن بأى شيء معه، إنه متفرد بذاته، كاف، لا يحتاج لإيمان بجانبه، من الواضح في هذه القضية أن الفلسفة ليس لها أى دور في اللاهوت، وأن الفلسفة واللاهوت يبدوان كعدوين لدودين يقفان على طرفى نقيض.

إننا بحد نفس وجهات النظر شائعة ومألوقة في العصور الوسطى، حيث تتنافى الفلسفة مع التقاليد الدينية، وحيث ينظر اللاهوتيون للفلسفة بظرة ازدراء ويحذرون من أضرارها، ولكن يجب علينا أن تذكر أنه في بائ الأمر لم يكن هناك أى منافسة بين الفلسفة واللاهوت، حيث كانت الفلسفة بعيدة عن مس معتقدات الإنسان، حتى وعندما بدأت الفلسفة تتدخل في المسائل الاعتقادية، ظلت بعيدة عن منافسة الدين، من حيث أهدافها وأغراضها. وما يعنينا فقط إنما هو الهدف الذي يعتبر محور الاهتمام، وإلا ما هي وظيفة الإيمان، بل ووظيفة المسيح نفسه، إذا استطعنا أن نكتسب الفراسة المطلوبة ونفاذ البصيرة اللذان يمكننا من الخلاص مستخدمين في ذلك كافة قوانين الطبيعة، وإذا تمكننا من ذلك، فما هي ضرورة الإيمان؟ وماهو دور المسيح؟

إنه من خلال دراسة هذه النقطة جيداً نستطيع أن نتبين بوضوح أن «تيرتوليان» يفترض من وجهة نظره أن تفسير الحقائق السماوية المنزلة أمر لا طائل من ورائه، ولسنا في حاجة إليه، ومعنى ذلك أنه يجب علينا أن نؤمن بالإنجيل كحقيقة لا ريب فيها دون جدال أو تفسير.

أما التقليد الثانى الهام وهو الذى يعطى الأفضلية للإيمان (النقل) على الفلسفة (العقل) فهو مرتبط بالقديس أوغسطين، وهذا التقليد يشير إلى الاحتياج للمحاولات العقلانية، ويعترف بإمكانية المعرفة عن طريق العقل، ولكن بشروط ومن ثم فهو يضع ثلاثة شروط للمعرفة من هذا النوع؛ الشرط

الأول أن تكون المعرفة في الديانة المسيحية ذاتها. والثاني في الكمال الإلهي.

وأما الشرط الثالث فيتمثل في الإسهام في جمع شمل المؤمنين. وشمار هذه الوجهة من النظر هو : «أعتقد أنه بإمكاني أن أفهم، Credo ut Iutelligam أو بالعبارة الإنجليزية I belive that I may understand ، غير أن أى فهم عقلاني Intellectual Underdstanding للأمور الدينية أو غير الدينية، يشترط فيه الانتماء للعقيدة المسحية؛ بمعنى أن الديانة المسيحية هي المحور الذي يحدد فهم واستيعاب كافة الأمور دينية كانت أم عقلية، وهذا هو مذهب والفيض الإلهي المقدس، Divine Illumination للفكر البشري، أما إشعاعات الإنسان الطبيعية مثل العقل والذكاء والفكر فيجب أن تتشبع بالله أولا ونؤمن به، ومن هذا المنطلق نبدأ بعد ذلك في التفكير واستيعاب الأمور التي ترغب في مناقشتها وفهمها. لذلك فإن مجمل هذه النظرية تدعو لكي يكون الإيمان كعقيدة دينية جوهرية يجب أن يكون قبليا، وأن يسبق أي فكر، ولا ينطلق إلا من خلاله ومن خلاله فقط لاستيعاب أي فكر، وعلى ذلك فإن المعتقدات المسحية لا تعتمد على أية براهين عقلية، ولا تتطلب ذلك لأنها أمور مسلم بها في ذاتها، البراهين تكتسب قيمتها فحسب من كونها توضح أن العقائد الدينية مسلم بها وهي في حد ذاتها ضرورية ضرورة منطقية.

لكن دعنا الآن نتساءل: لماذا إذن الرغبة في الاستبعاب والفهم العقلاني طالما أنه ليس ضروريا للإيمان؟ ولماذا إذن محاولة الفهم؟ وما هي جدوى عبارة واعتقد أنه بإمكاني أن أفهم؟ إن الوحي هو كلمة الله، والكلمات ترسل من السماء لكي تستقبل وتفهم. ولكن الفهم الكامل والتام لكلمة الله كحقيقة سوف يظهر في الدار الآخرة بعد الممات إن الرؤية السعيدة لله تعد غاية عظمي وهي رؤيا عقلانية محضة. لقد وصف وأوغسطين، جوهر ومصدر القداسة على أنها وفرحة الوصول للحقيقة،

Gaudium de Veritate. إلا أن الإنسان هنا، على هذا العالم الأرضى، عطش للسعادة، وأى حقيقة، مهما كانت، يصل إليها،سوف تخدم هذا العطش والاحتياج للسعادة. وهكذا فإن فهم الحقيقة على أنها والنور الطبيعي، Natural Light في هذه الحياة الدنيا ما هو إلا رمز أو نموذج للسعادة المنتظرة في الحياة الأخرى.

هكذا نجد أن قوام هذا التقليد هو تحويل الإيمان من مجرد عاطفة إلى بناء عقلانى منطقى، ومن ثم فإننا لا نجد فارقاً واضحاً فى هذا التقليد بين اللاهوت والفلسفة فالاثنان يشكلان صرحاً واجداً مشتركاً هو فى النهاية «الإيمان» وهما مختلطان مع بعضهما البعض، نجد أن للإيمان (النقل) السبق والأفضلية على الفلسفة (العقل).

أما التقليد الثالث الذي نرى أنه من الضرورى ذكره فيتمثل في الأرسطبة العربية والماتينية، وهنا فقط نستطيع أن نتجدث عن أسبقية العقل على النقل (الفلسفة على الدين). إن الجزء الأكبر من كتابات أرسطو، بل ومعظم آرائه الفلسفية الهامة لم تكن معروفة في أوروبا المسيحية لعدة قرون. لقد عاش أرسطو بفلسفته بين العرب وكانت فلسفته الطبيعية وميتافيزيقاه تدرسان خلال لقرن التاسع الميلادي. أما في فترة القرنين الحادي عشر والثاني عشرالميلادي فقد نبتت في التربة العربية مدرسة من شراح أرسطو، ويرجع ذلك لسب هام وهو أن إسبانيا في ذلك الوقت كانت أرضا عربية، كذلك فإن الثقافة الأوروبية كانت قادرة على مجديد اتصالها يأرسطي في القرنين الحادي عشر والثاني عشر الميلادي. وما يعنينا من هذا التطور هو المشكلة التي أوجدها الاصطدام بين القرآن والكتابات الأرسطية إنه اللقاء على أرض إسلامية بين الدين والفلسفة. في تلك الفترة كان الدين الإسلامي قد استقر تماما، كما أثبتت الفلسفة الأرسطية كفاءتها، وأصابت قدراً هائلا من الجاذبية العقلانية، مما دعي بعض المستنيرين من العرب إلى

الاعتقاد بأنها لا تقاوم، ولذا وجد ما يمكن تسميته بصورة ما التعايش بين الفلسفة الأرسطية والدين الإسلامي، ولقد حدث أن واحداً من أعظم فلاسفة العرب وهو دابن رشده Averröes (۱۲۲۱ –۱۹۸۸) مزج الدين بالتصور العقلاني على أساس أن القرآن دائماً في حاجة إلى التفسير، إن رجال الدين يقومون بمهمة تفسيره، غير أنهم لا يمتلكون التدريب المناسب للقيام بمثل هذه التبعة. والفلاسفة المحترفون قادرون على إدارة المناقشات المنطقية المضرورية، وهم كذلك أقدر من غيرهم على تقديم البراهين والأدلة، وعلى ذلك فإنهم، وهم فقط المؤهلون لتفسير القرآن. إنهم المعدون ليخدموا لحكم فيصل في المصادمات التي قد تنشأ بين العقل والنقل (الفلسفة والدين).

إن أفضل وسيلة يجب أن تتبع لذلك الفرض تقوم على أساس الفصل التام بين الدين ورجال الدين من ناحية والفلاسفة من ناحية أخرى. ومع ذلك إذ حدث تضادم بين الفلسفة والدين، فإن للفيلسوف الحق في اختيار طريقه، لقد كان هدف هذه الاتفاقية متمثلا في إيجاد صيغة للتعايش السلمي بين الفلاسفة ورجال الدين.

إن الجزء الأكبر من إسبانيا - موطن ابن رشد - كان أرضا عربية، وذلك في فترة القرن الثاني عشر الميلادي، ولم تكن الرشدية Averroism قد عبرت بعد إلى حدود أوروبا المسيحية، ولكن بحلول القرن الثالث عشر الميلادي وصلت الرشدية اللاتينية Latin Averroism، أو المسيحية، لجامعة باريس. وكان من الواضح منذ البداية أن أفكار ابن رشد تخفظ السبق والأفضلية للعقل على النقل. على خلاف نظرة أوغسطين - انسلم. لقد أشارت أفكار ابن رشد إشارات ضمنية إلى أن الفلسفة لم تعد تابعا أو خادما، وإنما أصبحت تسود اللاهوت، وقد كانت هذه إشارة لبدء التيار الأرسطي العقلاني الذي بدأ يظهر من جديد، إلا أن المشكلة ظلت قائمة في العلاقة الوظيفي بين الفلسفة والدين. فما هي وظيفة الفلسفة ؟ وما هي وظيفة

الدين، إذن؟ لقد أصبح الصدام وشيكا، وتطلب ذلك إجراء عملية تسوية أو توفيق بين المزاعم المتضاربة، مما استدعى العثور على حلول جديدة، ولقد قدم توما الأكويني واحداً من هذه الحلول.

يعزى إلى توما الأكوينى الجمع بين كثير من العناصر المتناقضة فى العصور الوسطى، وكلمة «مركب» Synthesis تحمل فى طياتها نغمة توفيقية للتقييم والاستحسان اللذان ربما ساهما فى الإقتاع أكثر من إسهامهما فى الاستيعاب. لذا وجب علينا أن نعترف أن توما الأكوينى بدأ يحيى التوفيقية اليونانية فى الفلسفة الوسيطة، فخلق من الأفكار نسقاً متوافقاً بحيث تتعايش العقيدة الدينية المسيحية تعايشاً منطقياً مع العديد من الأفكار الأخرى، لاسيما أفكار أرسطو وأوغسطين وكذلك بعض أفكار الأفلاطونية الجديدة، حتى أن بعض هؤلاء الفلاسفة وصفتهم الكنيسة بلقب «آباء الكنيسة الأولين».

هناك إنجازان بارزان قدمهما توما الأكويني في مجال التوفيقية: أولهما أنه حافظ على عملية الفصل بين الفلسفة والدين، حيث قدم المعرفة من خلال الإيمان وثانيهما اعتقاده أن العقل الإنساني يستمد معرفته كلها من العالم المحسوس، وهذه الفكرة، كما ترى أرسطية الأصل. وليست من بنات أفكار توما الأكويني، وقد كانت الإضافة التي ساهم بها توما الأكويني هي عديده للعلاقات الوظيفية Relations Functional بين الفلسفة واللاهوت أننا لا نلجاً للعقل وحده نلتمس عنده الحقيقة لأن العقل محدود بالمادة وكذلك محدود بالحواس، ولذا فنحن نلجاً للعقيدة الإيمانية لتكون عونا للعقل في معرفة الخالق.

غير أننا يجب أن ننوه أن عملية التمييز بين الفلسفة والدين عند توما الأكويني لم ينتج عنها ثنائية Dualism في نسقه الفلسفي لأن تحديد وظيفة كل منهما لم تحل بالوحدة العليا بينهما في فلسفته. وربما قال قائل أن

موضوع المعرفة Object of Knowledge وجد في كل من الفلسفة واللاهوت، فكل المعرفة هي معرفة الله Knowledge of God إننا نهدف لمعرفة الله من خلال المعرفة ذاتها وأن الوحي يعطينا المعرفة الأمينة عن الله، وهي معرفة صادرة عن السموات العلى، أي أنها معرفة من المصدر الأصلي، ونحن نعرف عن طريق الوحي أن الله هو علة ذاته، وهو أيضاً علة كل المخلوقات، وهذا برهان أرسطى عن المحرك الأول الذي يحرك كل الكائنات ولكنه لا يتحرك، إنه المحرك الأول، وهو روح خالصة وعقل محض. إذا كان هذا هو شأن المعرفة اللاهوتية والمعتقدات الدينية المسلم بها، فكيف يتسنى لنا إذن الوصول لمعرفة الله عن طريق العقل ؟ يجيب توما الأكويني على هذا التساؤل بقوله إن معرفتنا العقلية التي توصلنا لمعرفة الله تأخذ طريقها ابتداء من المخلوقات؛ أي أننا نستقرأ مخلوقاته الموجودة في عالم الأرض هذا Par ea quae facta sunt ، أو بعبارة أخرى وأننا نعرف الله من أسفل. فعندما نصف طبيعة أي جزء مخلوق، فمعنى ذلك أنك تصف الله، لأنه لا شيء مخلوق بدون الله. وهكذا نجد أن سبيل الإيمان يعتمد على الإدراك الطبيعي، وأن الإدراك الطبيعي يستلزم رسوخ العقيدة، فهما يخدمان هدفا واحدا. إن الهدف الأسمى للإدراك الإنساني هو معرفة الله، والهدف الأكثر علوا وسموا من ذلك هو التمتع بسعادة رؤيته Visio Beatifica بعد الممات.

يظهر جلياً إذن أن توما الأكويني لا يشاطر أوغسطين وأنسلم Anselm يظهر جلياً إذن أن توما الأكويني لا يشاطر أوغسطين وأنه يبذل مجهوداً خارقا في مداولة التمييز بين الفلسفة والدين، وهو يتبع في ذلك ضرورة منطقية، ولهذا التمييز مبادئ سار عليها توما الأكويني، وتتمثل في التعريفات التي أعطاها لكل من الإيمان (النقل) والمعرفة العلمية (العقل) Scientific (العقل) والمعرفة العلمية (العقل) فالإيمان (النقل) والمعرفة العلمية المنادي يؤمن به والعقل بيتهيق مع الأشياء بطريقتين : الأولى عند معالجة لموضوع معين، ومعلوم،

ويدركه العقل منذ الوهلة الأولى. والثانية عند معالجة لموضوع لا يعرف إلا يغيرة. وهكذا يصبح لدينا نوعين من أنواع الإدراك العقلى للموضوعات، إما أن يكون الموضوع معرف بذاته. أو معرف بغيره، ومن هنا نصل إلى ما نعرف بالمعرفة العلمية Scientific Knowledge). أما إذا كان إدراك العقل المموضوع فيه نوع من الشك أو الخوف، فهذا ما نسميه والظن و أو المألى المموضوع بلا شكوك أو خوف، الرأى Opinion أما إذا كان إدراك العقل للموضوع بلا شكوك أو خوف، فذلك هو الإيمان، لأننا إذا وافقنا على (س) على سبيل المثال بدون تأكد أو محاولة تيقن من أنها خاطئة، أو ما شابه ذلك، قهذا يعنى أن (س) تمثل بالنسبة لنا الإيمان.

وبخدر الإشارة إلى أن كلا من الإيمان والغل لا يعتمدان على الحواس؛ أى أنه يبدو واضحا أنهما لا يتعلقان بما نراه سواء أكانت الرؤبة عقلية أو حسية، من هنا يتبين لنا أن الأكويني يميز بين الإيمان والتفكير العلمي كنوعين مختلفين يندرجان مخت جنس واحد وهو القبول أو الموافقة العقلية. إن التفكير يوافق القضايا المتعلقة بموضوع الإيمان طبقاً للإرادة التي هي بمثابة الدفع أو الحرك الذي يدفع التفكير للتأثر بالله.

من هنا بات واضحاً في فكر توما الأكويني أن انف عمال اللاهوت الالقل) عن الفلسفة (العقل) ينبع من هذا التحديد: أن اللاهوت أو الدين يتناول القضايا المسلم بها في الإيمان. أما الفلسفة فتتناول القضايا المسلم بها عن طريق المعرفة العلمية. وفي نفس الوقت فإن اللاهوت (النقل) كمذهب ديني مقدس \_ كما يذكر الأكويني \_ يظل ذو.معنى مزدوج وأثر عقلى، وذلك لأن موافقتها الضمنية مرهونة بالقبول العقلي، لأن الإيمان يفترض مسبقاً الإدراك الطبيعي كأمر مسلم به. إلا أننا نعتقد أن الأكويني لم يدعى أسبقية (أفضلية) العقل على النقل (الفلسفة على الدين). إن الأكويني لم يظهر أية رغبة لاستبدال سلطة الاعتقاد اللاهوتية بالفلسفة العلمانية يظهر أية رغبة لاستبدال سلطة الاعتقاد اللاهوتية بالفلسفة العلمانية

(الدنيوية). وذلك في مناقشة الأمور المتعلقة بتفسير الإنجيل، كذلك فإنه لم يتبنى فكرة وترتليان القائلة وإننى أؤمن أنه ليس هناك ما يعقل، Credo يتبنى فكرة وترتليان القائلة وإننى أؤمن أنه ليس هناك ما يعقل، quia qburdum مما وقد أبدى الأكويني معارضة واضحة وصريحة لفكرة أسبقية (أفضلية) الدين على الفلسفة (النقل على العقل). ولكنه شارك أوغسطين وانسلم وجهة نظرهما من حيث إمكانية وجود نوع من الإدراك العقلى للحقائق الدينية الموحى بها، ولكنه ذهب أبعد من أوغسطين، ونظريته في أسبقية المحافظة على جوهر العقيدة من أي فكر، ولا ينطلق الإدراك العقلى إلا من خلالها.

لقد أقر الأكويني هذه الحقيقة مع بعض التحفظات حين ذكر أن هناك درجة معينة من النطور العقلى والنضج الفكرى الذي يجب أن يصل إليها العقل البشرى، ثم بعد ذلك يصبح مهيئاً ومعداً لاستقبال الحقائق الكشفية (الموحى بها من السماء). ولعل ذلك يرجع لأسباب منطقية وجيهة يذكرها الأكويني، ألا وهي أن العقل غير المؤهل، أو الشخص الأمنى، لن يستطيع أن يفهم معنى كلمة الله، وبالتالى يكون غير كفء لاستقبال الرسائل الإلهية الموحى بها من السموات العلا.

ويرى الأكوينى أن لفظة الجلالة ذاتها (الله) هى لفظة عقلانية مختاج لعقل مدرب على كيفية الإدراك والاستدلال العقلاني لكى يدرك ما تعنيه. إن الأكويني يختلف مع أوغسطين في نقطة عامة حول أشبقية الإيمان على العقل كضرورة للإدراك العقلاني، فيذكر أن العقل يستطيع بطرقه الخاصة أن يصل إلى العديد من الأفكار الدينية والحقائق الإلهية حتى لولم يكن به فكرة مسبقة عن الإيمان بالوحي ورسوخ العقيدة الدينية، فنحن نستطيع من خلال قوانا الإدراكية أن نتوصل إلى العديد من الحقائق الضرورية للخلاص.

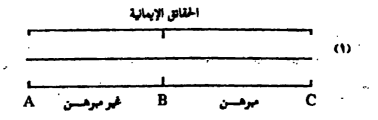
ويقسم الأكويني اللاهوت (النقل) إلى نوعين مختلفين من الناحية

العقائدية: النوع الأول، هو الأمور الموخى بها، أي التي يأتي خبرها من السماء (من عالم ما وراء الطبيعة). والنوع الثاني، هو الأمور غير الموحى بها (الطبيعية) ، حيث أن التفكير العقلاني يستطيع بمفرده أن يثبت بعضاً من الحقائق الضرورية التي تمهد وتدعو للخلاص. أما اللاهوت الموحى به (أي الذي يأتي خبره من عالم ما وراء الطبيعة) فهو قادر على أن يثبت كل ٠ الحقائق الضرورية للخلاص. بما في ذلك الحقائق التي نستطيع إثباتها بدون الرجوع للإنجيل. لكن اللاهوت الموحى به الشامل الكامل لا يتطلب منا إهمال اللاهوت الطبيعي، لأن هذا الأخير جزء من الوحى. والفارق فقط أنه يحتوى على بعض الحقائق التي يحتويها الأول وليست كلها. إلا أن الفارق الحقيقي بينهما ليس فارقا كميا بالدرجة الأولى، كما يمكن أن يظن البعض أن اللاهوت الطبيعي يبدأ (من أسفل) ، من العالم المحسوس الذي بين أيدينا، ويستمر في الصعود حتى يصل للعالم السرمدي، حيث الإله مصدر كل الحقائق. وهذه العملية، كما هو واضح، تعتمد على الإدراك العقلاني حيث نستقرأ المخلوقات التي في عالمنا الأرضى Por ea quae facta sunt، وبذلك فإن قوانا العقلانية الطبيعية تمكننا من الوصول إلى اليقين من خلال بعض الحقائق. لكننا نظل دائمًا في حاجة إلى الوحى (اللاهوت) ليكشف لنا الحقيقة كاملة. ويوضح ما صعب على العقل استيعابه، ولهذا فإننا نلجأ للمقل، ولكننا لا تلجأ للعقل وحده، لأنه محدود بالمادة، وإنما نلجأ للنقل (اللاهوت)، فهما متعاونان ويكمل كل منهما الآخر، ويتمم معرفته، ويثبت عقيدة البشر.

ولكننا نتساءل لماذا يوحى الله إلينا بالحقائق من عالم ما وراء الطبيعة ؟ يجيب توما الأكويني على هذا التساؤل بأن الهدف من هذا هو خلاص البشر وإنقاذهم. هكذا فإن لاهوت ما وراء الطبيعة يبدأ (من أعلى)، أى يبدأ من الحقائق المتضمنة في كلمة الله، ثم تتقدم الحقيقة إلى أسفل، وهي في

ذهابها هذا تخمل على عاتقها مهمة شرح وتبليغ حقائق الخلاص. إن هذا والتنزيل، هو صورة من صور واللطف الإلهى، وبه تنزيل الحقائق على البشر. وهكذا يكشف الله للإنسان العديد من الضروريات الهامة لخلاصه.

إن توما الأكويني يقرر في النهاية أن بعض الحقائق التي يتوصل إليها الإنسان بالإدراك العقلى الطبيعي بختاج للتدعيم والكشف عن طريق وحي السماء، لأن الدلالة العقلية وحدها لا تكفي، وإنما مختاج لدعائم الإيمان. ووفقاً لآراء توما الأكويني نجد هناك نوعين من أنواع الكشف، الأول: هو الوحي والحقائق المعقولة التي لا مختاج ولا تتطلب الشك، على الرغم من أنها غير مبرهنة. والثاني، الكشف والحقائق العقلية التي يستطيع العقل البشرى أن يبرهنها ويتبعها ويتضح ذلك من التخطيط التالي:



الخط (AC) يمثل الحقائق الإيمانية، بينما الجزء (BC) يمثل الحقائق العقلانية.

أما إذا مد الخط ليغطى كل الحقائق العقلانية التي يستطيع أن يتوصل الإنسان لإدراكها ومعرفتها، فسوف خجد أن التخطيط سيكون كما يلي:

|           | رف الإلسالية<br>أ | مجمل الما              |          |             |
|-----------|-------------------|------------------------|----------|-------------|
| الإيمانية | المقائق           |                        |          | <b>(</b> Y) |
| r         |                   |                        |          | ```         |
|           |                   |                        |          |             |
| A         | В                 | С                      | D        |             |
|           | 2                 | نائل المقلانية الطبيعي | <b>1</b> |             |

نلاحظ أن القطاع (BC) يشكل غطاءً كاملا، وهذا الغطاء يحتوى جميع الحقائق، سواء أكانت إيمانية أم عقلانية. والتي تتناول قضية وجود الله وخلود الروح الإنسانية.

إن أعظم ما في فكر الأكويني أنه نسيج واحد متكامل يأخذ ككل، فهو يربط بين عالم ما وراء الطبيعة والعالم الطبيعي، أو بين الإدراك عن طريق اللطف الإلهي والذي يتقدم من أعلى انحداراً إلى أسفل، وبين الإدراك عن طريق القوى العقلانية للطبيعة التي تتقدم من أسفل صعوداً إلى القصمة. ولكننا نلاحظ أيضاً أن القطاع (CB) الممتد من C إلى B من المنطقي أن يعتمد على القطاع (AC) والذي يشتمل على الحقائق العقلانية وليس الإيمانية: إنها حقائق الفلسفة الدنيوية (العلمانية) وهي أيضاً حقائق العلم والمعرفة. أما القطاع (CB) فهو يشمل القطاع (DC) المنظور «من أعلى» ، والقطاع (BC) هو امتداد طبيعي للقطاع (AB)، حيث نجد «عقيدة التثليث» و الأسرار المقدسة»، أو باختصار حيث نجد الأسرار الكنسية المسيحية، لقد حاول توما الأكويني أن يحدد بقدر الإمكان وضع النقطة B عن طريق اختصار المسافة بين Aو B بقدر الإمكان. فالنقطة C معروفة والقطاع AC يمتد عبر الخط المستقيم ليشتمل على كل الحقائق الإيمانية.

ومن المهم أن ندرك أتنا حينما نستخدم المصطلح «برهان» و«مبرهن» فإن البرهان في مفهوم توما الأكويني لا يعتمد على أية مقدمات، أو قياسات لاهوتية نابعة من الوحى. وإنما هذه البراهين تعتمد على المبادئ التي يشتمل عليها القطاع DC. إن الأساس في العقيدة اللاهوتية هو أخذ الحقائق كمسلمات لا تقبل النقاش أو الجدل، غير أن الأساس في الإدراك العقلي هو أن كل شيء يخضع للتفكير، حتى أنه يتناول بوسائله برهنة حقائق اللاهوت، أي حقائق عالم ما بعد الطبيعة، إنه يبذل محاولات مضنية ومستمرة للفهم، ويستخدم كل طاقاته الطبيعية ليفسر الحقائق الإيمانية. إن

الأكويني يؤمن بأن الحقائق كلها ذات معنى واحد، ومضمون مشترك، وأنه لا توجد حقيقتين متعارضتين، وإلا أصبحتا غير جديرتين بلقب احقيقة، وأن كل من الإيمان والفلسفة يجب أن يؤديان لنفس الحقيقة. فلو أننى على سبيل المثال \_ أؤمن بأن هذا الشيء أو ذاك هو (س)، وأعرف أنه ليس (س)؛ فمعنى هذا أننى أقرر أن هذا الشيء هو (س)، لا (\_ س) في ذات الوقت، وهذا تناقض.

ويعد خلق الله لهذا العالم نوعاً من أنواع الكشف الإلهى، أو الوحى، وهذا الكشف يعد نوعاً من البرهان العقلى حيث أن هذا العالم بصورته، وما فيه، ومن فيه يمكن أن تدركه القوى العقلية البشرة، فهو بمثابة كتاب مفتوح يستطيع أن يقرأ فيه العقل البشرى.

إن المعرفة الطبيعية للعالم إنما هي معرفة لله، واكتشافًا لذاته الإلهية المقدسة عن طريق معرفة أعماله ومؤثراته في الأشياء الطبيعية التي هي بين أيدينا (أي العالم). وهنا يقول الأكويني وإننا نعرف الله في كل ما نعرف.

فإذا اتبعنا أفكارا خاطئة عن العالم فإننا سنحصل في النهاية على أفكار خاطئة عن الله، لأن النتائج متضمنة في المقدمات، أو أن المقدمات تتضمن النتائج، كما أن كل الثمار محتواة في البذور. ولذا كان توما الأكويني يعتقد أنه لا سبيل إلى معرفة الله إلا إذا عرفنا أعماله معرفة صحيحة خالية من كل زيف. وكذلك يجب علينا أن ندرك المفهوم الصنحيح للفظة الجلالة (الله) لكي نصل إلى الله، وذلك كله موجود في الحقائق الإيمانية بالفعل، ولكنه يحتاج أيضا لبرهان عقلي وتفكير بشرى سليم. وهكذا فإن معرفة الله تعطى للعقل الحرية في أن يصدر في المسائل العقلية ما يراه من أحكام. أما إذا بجاوزنا مجال الحقائق العقلية، فعلينا بالحقائق الإيمانية كأساس، ولكن هذا لا يلغي عمل العقل حيث أن العقل قادر أيضاً على تفسير الحقائق الدينية.

هكذا يتم التوفيق بين العقل (الفلسفة) والنقل (اللاهوت)، حيث يثبت الأكويني أن الأدلة العقلية قادرة على إثبات وبرهنة وجود الله.

ولعل ذلك الرأى قد نادى به كافة فلاسفة العصور الوسطى، كذلك فإننا نلحظ الاعتدال فى فكر توما، حيث يعتقد أن بعضا من أحكام الدين \_ مثل أسرار الكنيسة المسيحية \_ لا يمكن إثباتها، أو برهنتها بالإدراك العقلى، ولكن بعض العقائد الجوهرية فى الديانة المسيحية التى يمكن للفكر البشرى أن يعقلها ويدرك ما فيها مثل فكرة التثليث \_ على سبيل المثال \_ غير الحقائق الدينية الأخرى التى لا تخضع للبرهان، والتى يعتقد توما الأكوينى أنها وفوق مستوى الفكر وليست ضده، ولعل هذا الموقف يتعارض مع موقف ووليام الأوكامي، William of Ockham وآخرين يدعون الاسمية التوصل لمعرفة الله بأى قوى لإدراكنا العقلى (بالفلسفة).

# النصل الثالث المسلم الأكويني وأرسطوطاليس

## الصلة بين الأكويني وأرسطوطاليس:

إن تأثير نفلسفة الأرسطية في فلسفة توما الأكويني كان تأثيراً جوهرياً للدرجة يصعب معها نمييز الأفكار الأكوينية الأصلية مع أفكار أرسطوطاليس ولمل أوضح هذه الفروق جميعاً والذي لا يحتاج إلى جهد كبير لإدراكه هو أن الأكويني مسيحي. جاهد قدر وضعه أن يكون أرسطيا جيداً ومسيحياً، أصيلاً في ذات الوقت... ولعل معظم المشكلات الكبيرة قد نشأت لديه بسبب محاولته التوفيق بين هاتين الفكرتين. على أية حال فقد رتب الأكويني فكره على أساس أنه فيلسوف مسيحي، غير أن فلسفته تشتمل كذلك على عناصر أفلاطونية الأصل، وبعضها استمده من الفلسفة الأفلاطونية الحدثة؛ غير أن هذا لا ينفى وجود أفكار أكوينية شخصية ذاتية صميمة في فلسفة توما الأكويني. ولكن على الرغم من ذلك فإنه من العدل والإنصاف للحقيقة أن نعترف بأن قوته الفكرية الضاربة ليست من أفكاره الذاتية. إن عظمته الكبرى تمثلت في قدرته على الجمع والتوفيق بين أهذه العناصر الفكرية المختلفة وصياغتها في قالب فكرى واحد ساعده في الديانة المسيحية.

هذا التداخل بين الأفكار الأرسطية والفكر الأكويني تفسره سلسلة من الأحداث التاريخية لتاريخ الفكر الفلسفي. ذلك أنه لقرون طويلة عرفت أوروبا المسيحية الأعمال المنطقية لأرسطو؛ بينما كانت كتبه عن دما وراء الطبيعة، وكذلك فلسفته الطبيعية ـ كانت مجهولة تماماً بالنسبة لأوروبا المسيحية. غير أن هذه الكتب والمؤلفات الأرسطية كانت منتشرة ومترجمة في العالم العربي (وإن كانت ترجمتها تفتقد الدقة) ... ومع نهاية القرن الثاني عشر الميلادي بدأت الأفكار الأرسطية تظهر في العالم الأوروبي المسيحي عن طريق الفلاسفة العرب أمثال دابن رشد، Averros ، ودابن سينا، Avicenna ، وشيئاً أصبح التسق الكامل للفلسفة الأرسطية تلارسطية ميسراً

لدى المسيحيين في أوروبا، بل ظهرت أيضاً ترجمات دقيقة لمؤلفاته أخذت عن النصوص اليونانية الأصلية.

ومن العسير علينا اليوم أن نفهم أثر إحياء الفكر الفلسفى الأرسطى ودلالاته وكذا لا نستطيع أن ندرك مدى اصطدامه بأفكار مفكرى القرن الثالث عشر الميلادى، فحتى عام ١٢٠٠م كانت الأيديولوجية المسيحية تسود أوروبا دون منافس حقيقى لها على الإطلاق. وسرعان ما ظهرت هناك أفكار أخسرى إلى جسوارها فى ذات الوقت، وشكلت هذه الأفكار فى مجموعها ثلاثة حقائق مميزة وواضحة: (١) الفلسفة الأرسطية التى لم تكن نتاجاً للمفكرين المسيحيين، ولا هى نابعة من الثقافة المسيحية. (٢) أن بعض الأفكار الهامة فى الفلسفة اصطدمت بالأفكار الأيديولوجية المسيحية. (٣) بالنسبة للمسيحيين الذين درسوا أرسطو واستوعبوه جيداً ظهرت لهم فلسفته على أنها التفسير الصحيح للحقائق. وهنا فإن الفلسفة الأرسطية قد خلفت من المشكلات فى العالم الغربى أكثر مما نتصور، ولكن بمرور الوقت خلفت من المشكلات فى العالم الغربى أكثر مما نتصور، ولكن بمرور الوقت خلف الدعوة لدراسة الفلسفة الأرسطية فى المدارس والجامعات. غير أن هذه الدعوة لم تصادف نجاحاً كبيراً؛ بل وباء كل محاولاتها بالفشل حتى أن دالجلس الباريسي، فى فرنسا حرم تناول الأفكار الأرسطية فى الفلسفة الطبيعية، وكان ذلك فى عام ١٢١٠م.

هنا تتضح لنا الأهمية التاريخية لتوما الأكويني الذى استطاع في هذا الجو المشحون بالتحفز والمصادمات بين الفلسفة الأرسطية الأيديولوجية المسيحية أن يحل المشكلة لكل من الابجاهين بطريقة جعلت الكنيسة الكاثوليكية نفسها لا تتحرج في قبولها والموافقة عليها. ولقد تمثل الحل الأكويني في تقبل الفلسفة الأرسطية مهما كانت وتطويعها، أو تشكيلها بطريقة لا مجعلها تتعارض مع الدين، وبأسلوب توفيقي فريد بحيث لا تتصادم مع الكنيسة. وفي سبيل هذا الغرض اضطر الأكويني إلى رفض بعض النقاط

الرئيسية وحذفها كما اضطر إلى تعديل بعضها الآخر بحيث تتفق والمعتقدات الدينية المسيحية. ولعل أشهر أمثلة الفكر الأرسطى التى رفضها الأكويني هي فكرة الأرسطية عن العالم والقائلة بأنه قديم وأبدى Eternal الأكويني هي فكرة الأرسطية عن العالم والقائلة بأنه قديم وأبدى and Uncreated and Uncreated كذلك فكرته عن والمحرك غير المتحرك، Mover والذي يعتقد بموجبه أن الله هو الذي يعطى للعالم الدفعة المحركة الأولى، وبعد أن يقوم بهذا العمل، لا يعود لديه اهتمام إيجابي بالعالم، وهو قطعاً لا يراقب انفعال البشر. إن إلهه إله فلسفى لا لون له، وما هو إلا ملحق من ملاحق نظريته في السبية.

فى حدود هذا المفهوم الأرسطى يصبح من المستحيل أن تنشأ أى توفيقية بينه وبين المعتقدات المقدسة للكنيسة المسيحية، فلكى تتفق هذه الآراء الأرسطية مع الديانة المسيحية. اضطر توما إلى تطويعها ورفض بعضها مما يتنافى مع أساسيات اللاهوت المسيحى.

إن محاولة الأكويني للتوفيق بين المسيحية والأرسطية لم تقتصر على الطبيعيات فحسب، وإنما تشمل لاهوت ما بعد الطبية أيضاً.

الغصل الرابع طبيعة المعرفة البشـــرية

### طبيعة المعرفة البشرية:

وفقاً لما سبق ذكره، فإنه يمكننا القول بأن توفيقية الأكويني تعتمد على عنصرين اثنين رئيسيين هما: الأول، الفصل الواضح بين الفلسفة والدين. والثاني، الأساس الأمبريقي الذي يفترضه توما الأكويني ويرى أنه ضروري للمعرفة الإنسانية. وسندرك أهمية هذه الأمبريقية عندما نعرض لبعض أفكار الأكويني المتعلقة بالصلة بين الإيمان والمعرفة الطبيعية (الصلة بين النقل والعقل)، وذلك من حيث الافتراض جدلا بأسبقية النقل على المعرفة الطبيعية، أو الإدراك الإنساني. ولكن ماذا يعنى الأكويني بالإدراك الطبيعي؟

فى الواقع هناك نوعان من أنواع الإدراك الطبيعى. وهما يعرف اصطلاحاً باللاتينية Cognitis Sensibitis (المعرفة الحسية) والنوع الثانى، يعرف اصطلاحاً باللاتينية Cognitis Intellectualis (المعرفة العقلية). غير أن المعرفة الحسية تعتبر من الوضوح بدرجة بجعلنا نصل لأهدافنا مباشرة. هى معرفة متعلقة بالحواس، وذلك من حيث إنها تتعلق بموضوعات مادية محسوسة ندركها عن طريق قوى الإدراك الحسى فينا. ولكننا يجب أن نلاحظ جيداً أن مهمة بجميع هذه المحسوسات وإصدار حكم معين، إنما هى مهمة العقل لا الحس، ولعل أبسط مثال يوضح الإدراك العقلى: هو أن الحس يجمع بمدركاته وأدواته كل ما يدور فى مجاله وفلكه الخاص، ثم تصهر هذه المعلومات الحسية فى بوتقة واحدة لتصبح قالباً واحداً، على شكل حكم أو رأى ذلك هو الإدرك العقلى. وبهذه الطريقة يمكننا أن نستنتج أن الأكوينى يؤمن بأسقية المعرفة الحسية على المعرفة العقلية. ومن هذه النقطة أيضاً نخلص تحقيقة هامة عند الأكوينى، وهي أنه يعتقد أن الخبرات والمعارف الحسية إنما هي أمور ضرورية لمعرفة الله في العالم الطبيعى.

وهكذا نزى بوضوح عند الأكوينى تأكيداً لإحدى المبادئ الرئيسية فى الفلسفة الأرسطية حيث أن أرسطوطاليس يؤمن بأنه لا يوجد فى العقل شىء لم يكن من قبل فى التجربة الحسية أو بالعبارة اللاتينية:

Nihil in intelledtu quod prius eon Fuertt in sensu

وهذا بدوره يعنى ببساطة أن الإنسان ليس لديه أية أفكار نظرية على الإطلاق... حتى عن الله ذاته.

بهذا الاستشهاد الأرسطى يذكر الأكوينى أن عقل الطفل الصغير حديث الولادة يكون أشبه بصفحة بيضاء لم يكتب فيها شيء قط، أو بالعبارة اللاتينية: «Tabu'a rase in qua nihil est scriptum»

إن العقل يعتمد على الخبرات الحسية بطريقتين:

أولاهما: مقدرتها على العمل، وثانيهما، محتوياتها، هذا بدوره يعنى - في المقام الأول - أن العقل لا يتيسر له معرفة أى شيء بدون أسبقية الحركة الحسية حتى إدراك الذات نفسها لا يتم بدون الإحساس، لأن أول ما يقدم للعقل وكذلك أول ما نعانيه هو المحسوسات. أى العقل يبدأ بإدراك الأشياء المادية المحسوسة قبل إدراكه للمعانى المجردة.

إن مثل هذه الموضوعات الحسية الجزئية هي أول موضوع يعيه العقل ماشرة.

ذلك حيث أن الإحساس يقدم للعقل بعض أنواع التصور المادى للموضوع المدرك، فيستخلص العقل منها نتيجة تساعده عن تكوين مفهوم يفسر هذه الظاهرة، وهذا هو الإدراك العقلى.

إن كل نظرية علمية، وفقاً لرأى الأكويني تبدأ في الحس حيث إنه أساس الإدراك العقلي، وهذا هو تفسير الأكويني «الإدراك الحسي».

أما بالنسبة لـ والإدراك العقلي، فنجد الأكويني يقرر أن عملية الإدراك العقلى تنشأ عن طريق الحس، غير أن الإدراك العقلي له معنى أكبر من ذلك عند الأكويني حيث أن الجزئيات الطبيعية دائمًا لها جانبان، أولهما، جانب حسى، وثانيهما، جانب عقلي؛ بمعنى أن الجزئيات الطبيعية هي عبارة عن مواد يمكن أن يتلقفها الحس مثل اللون والطعم والرائحة والثقل والحجم والشكل والاتساع وما شابه ذلك من أشياء مادية تدركها أدوات الحس. كذلك فإن الجزئيات الطبيعية ذات جانب عقلى، فإذا كان الحس النظرى يعطيني اللون الأحمر، فأنا إذن في حالة عقلية تدرك أن هذا اللون أحمر، وليس لونا آخر، وهكذا نجد أن التجربة الحسية نفسها مختاج لعقل مدرك لكى يدركها. ومن ثم فإن العقل لم تعد مهمته أن يجمع المحسوسات فحسب ليخرج بالفكرة، وإنما هو أيضاً يقرر مدى صلاحية هذه الجزئيات الحسية بناءً على معلومات سابقة مترسبة في أعماقه، ومعنى ذلك أن العقل (يصدر حكماً) عندما يوجد شيء خارج العقل نفسه، يتفق مع الأفكار التي كونها العقل بداخله؛ أي أن الأفكار الأولى للعقل تعد مقياساً للحكم، وميزنًا توزن به الأشياء الموجودة خارج العقل، والتي تتلقفها الحواس، إذن الأكويني يذكر أن الإدراك الحسى يعد ذا أساس حسى من حيث كونه موضوعاً مادياً، وهو كذلك ذو أساس عقلي حيث إن العقل هو الذي يقرر وجوده الفعلي، أو حيث إنه موجود بالفعل Inquantum est ens وليس المكس، وهو بذلك يصبح إدراكا حسيا ذا أساس مزدوج قائم على الحس والعقل معا.

ولكننا نسأل أنفسنا عما يعنيه \_ الأكويني \_ بلفظة اموجوده . إذا حاولنا أن نفهم حدود مفهوم االوجوده عند الأكويني في ضوء الوجودية الحديثة، فإننا قطعاً لن نكون على صواب، وإنما سيكون الخطأ رصد لنا . إن الأكويني لا يستخدم اللفظة اللاتينية Existentia (الوجود) وإنما يستخدم

اللفظة اللاتينية esse (الكينونة) وهي المصدر اللاتيني للفعل اللاتيني بمعنى يكون (V. To Be). وغالباً ما يستخدم الأكويني اسماً بمعنى (كائن) وبذلك فترجم معناها بكلمة existence الإنجليزية أي (موجود). غير أننا سترجم كلمة esse التي استخدمها الأكويني \_ وذلك نجنباً لأتانية ملابسات بينها وبين الوجود في المفهوم الفلسفي في الفلسفة الوجودية الحديثة التي لا تهتم بدراسة المعاني المجردة ولكنها تهتم فقط بدراسة الوجود العيني الملموس والمحسوس.

ومن الواضح أن هذا الخط لا يوافق الفكر الأكوينى فى تحديده لمفهوم الوجود، y est ens وإنه موجود بالفعل لا نجد المصدر اللاتينى Esse وفعل الكينونة ولكن علماء اللغة اللاتينية يذكرون أنه رغم عدم ظهوره فى هذه الجملة إلا أنه مضمن فى معناها، حيث إن اللفظة اللاتينية Ens هى عبارة عن اسم الفاعل المضارع اللاتينى للفعل اللاتينى الدال على الكينونة. وهى عندما تستخدم كاسم فهى تدل على شىء موجود فى الحاضر، وأحيانا تدل على أن وجود الشىء هو وجود بالفعل أى أنه وموجود فعلاه.

وهكذا بخد أن فكرة والوجودة ... وجود الجوهر الحقيقى ... عند الأكويني مؤلفة من عنصرين هما essentia aut natura (أى الماهية أو الطبيعية)، والعنصر الثاني هو esse (أى الكينونة)، إن الماهية والكينونة وجهان لعملة وإحدة فهما يمثلان السطح الخارجي، إلا أن التمييز الدقيق بين الماهية والكينونة لا يمكننا إدراكه بالحس أى عن طريق المدركات الحسية. غير أن الحقيقة الوحيدة في هذا المجال وهي في ذات الوقت الفرق الواضح بينهما هي أنني يمكنني أن أدرك ماهية شيء ما وأعرفه جيدا، مع الواضح بينهما هي أن أدرك ما إذا كان هذا الشيء موجودا أو غير موجود. كذلك في بعض الحالات الأخرى يمكنني أن أدرك أن هذا الشيء أو ذاك

موجود بالفعل (مثل وجود أربعة أرجل للحيوانات التي في مزرعتي) ولكنني مع ذلك أجهل ماهية هذا الشيء أي لا أعرف سبباً لما هي عليه. ومعنى ذلك أنه في وسعى إدراك وجود الشيء على الرغم من جهلي بماهيته.

لكننا نجد الأكويني في بعض الأمور يضيف الوجود esse للمادية essentia ليجعل المادة حقيقية أو فعلية لتكتسب تلك الأخيرة صفة الوجود بالفعل. تلك هي الفضيلة virtus التي تخول المارة إلى حقيقة فعلية أو كما يقول الأكويني: وإن فعل الكينونة نفسه هو الذي تتحدد المادة بواسطته لتصبح شيئًا فعليًا أو بالعبارة اللاتينية

## Ipstrm esse estque substantia denominatur

وهكذا يتضح بما سبق أن ماهية المادة (أو طبيعتها) أكبر بكثير من أن تكون محددة أو معينة إن التحديد إنما يكون في وجود بعض الأشياء في العقل الإنساني، وماهية المادة لها دائماً نوع من الوجود حتى لو كانت المادة نفسها غير موجودة بالفعل، وفي حدود هذا المفهوم فينظر الأكويني إلى الله المنقذ فيميز بين الوجود بالقوة والوجود بالفعل. كما ميز من قبل في المادة بين الماهية والوجود بالفعل. فالوجود بالقوة أو الاستعداد، وإن كان موجوداً، إلا أن العمل يجعله وجوداً بالفعل، ومعنى هذا أن العمل أو التنفيذ درجة من الكمال لكن القوة أكثر عمومية وشمولية من الماهية، ذلك لأن الماهية قهو دائماً قدرة على أن تحدد هذا الشيء أكثر من ذلك الشيء - مخدد رجلا أو امرأة أو قدرة على أن تحدد هذا الشيء أكثر من ذلك الشيء - مخدد رجلا أو امرأة أو أسداً. أما القوة فهي مخدد الأكثر من ذلك، هي مقدرة تهب الإنسان القدرة على التنفيذ الحقيقي للأشياء ليصبح وجودها بالفعل.

والقوة متحققة في الذات الإلهية محققاً فعلياً، وهذا يعنى أن الله تام الكمال وأن ماهيته (طبيعته) لا تنقصها المقدرة، كذلك فإن المادة المخلوقة

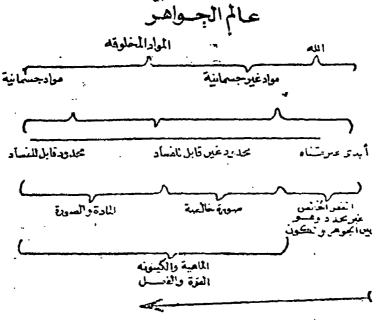
تتمثل طبيعتها أو ماهيتها في عدم الكمال؛ وذلك لأنها تمثل مرحلة وسط بين الكمال المطلق والتنفيذ التام.

والمادة نفسها مؤلفة من شقين هما الشكل والمضمون تماماً مثلما هي مكونة من الجوهر والكون، وكذا من (القوة والفعل) من (جسد وروح)، وبلغة أرسطو من (مادة وصورة). ويعتقد الأكويني أن المادة متى تكونت فهي تستقبل الصورة في نفس الوقت لتصبح Inquantum esiens (أي: موجودة بالفعل). وهكذا بالمثل عندما يخلق جسد الإنسان في ذات اللحظة ينفخ الله فيه من روحه فيهبه الروح أو الصورة لتشارك الجسد. كذلك نلحظ أن الجسد، أو المادة، عند الأكويني يعتبر في غاية الأهمية لأنها تميز الإنسان حن الملائكة صورة غير متحققة في مادة، ولكنها صورة ليست كاملة القدرة مثل الله فهي تفتقد الاستطاعة الإلهية.

ويعتقد الأكوينى أن كلا من الجسد والروح مبدأ قائم بذاته على الرغم من تشاركهما فى الكيان البشرى، ويبدو أن الأكوينى كان يهدف من وراء ذلك إلى إثبات خلود النفس بوصفه مبدأ مستقلا بذاته، لا يفنى بفناء الجسد، ولأنه بدون استقلالية الروح فإن معظم العقائد الدينية المسيحية، تصبح غير ذات قيمة، وهكذا وجدنا أن الجسد (المادة) فى فلسفة الأكوينى على جانب كبير من الأهمية بوصفه معنى سلبيا، اتخذه الأكوينى وسيلة ليفعل من خلاله منطقية خلود الروح بوصفها فكرة تجاءت فى اللاهوت وتعتبر من عصب الفكر المسيحى الإيمانى (النقلى).

إن ثمة أشياء ممكنة وجميع ما هو جائز (ممكن) يستمد وجوده من غيره، لأنه قد يتحقق وجوده، وقد لا يتحقق. كذلك فمن العبث أن نفترض أن (الممكن) لديه القدرة على أن يجعل ذاته وجودا فعليا، لأن ذلك لو صعما جاز لنا أن نسميه (ممكنا) فهو في هذه الحالة يكون واجباً بالضرورة، وهذا غير صحيح لأن الوحيد الواجب بذاته والواهب القوة، والوجود الفعلى لذاته،

هو الله وحده. لاشريك له في هذه الصفة أو الميزة وهكذا عندما محدث الأكويني بالأنفاظ اللاتينية عن المعنيين essentia et esse إنما محدث عن فكرة حاول برهنتها وإثباتها وهي فكرة والوجود والكينونة، ولقد فصلها ... كما سة، ... ولنعرض الآن رسماً تخطيطاً ليوضع ذلك.



يلاحظ من هذا التخطيط (١) أن هناك مجالا لزيادة درجات الكمال ولا من هذا التخطيط (١) أن هناك مجالا لزيادة درجات الكمال والمحتل المحتل المحتل المحتل الله الله الله أعلى، أى من المحدود والقابل للفساد صعوداً حتى نصل إلى الله قمة هذا الكمال. (٢) أن هذا الرسم البياني لا يوضع المادة البحتة الرسم في هذا الرسم ولا القوة البحثة Pure Patency. (٣) ونلاحظ أيضاً في هذا الرسم البياني التخطيطي ما هو أبدي سرمدى eternal وما هو قابل للكون والفساد Impersishable

وعلى ذلك قبإن المادة القابلة للكون والفسساد Persisheble ليست سرمدية وهي بذلك مادة مخلوقة.

وهكذا يصبح من اليسير علينا فهم الفارق الواضح بين الإدراك الحسى والإدراك العملى. إن توما الأكويني يعرفنا بالمادة على أساس أنها عنصر ضرورى هام في ترتيب الأشياء... وليس هناك ما يشين الروح عندما ترتبط وتقترن بالجسد المادى، ذلك لأنه في هذا الوجود الدنيوى (الأرضى) نجد أن مثل هذا الاقتران هو المصدر والمنع الذي يمد الروح بالمعرفة.

كذلك من ناحية أخرى يصبح من اليسير علينا الآن فهم طبيعة الإدراك العقلى ولقد ذكرنا من قبل أن موضوع الإدراك إنما هو موضوع عقلى بحيث إنه يثبت ووجود الأشياء بالفعل، Iquantum est ens. ولكن هذا يقودنا أيضاً للتسليم بأن مفهوم العقلانية لا يتصل فقط بمفهوم الكينونة، ولكنه أيضاً مرتبط بمفهوم الصورة والفعل Form and Act. إن أية مادة محدثة (مخلوقة) فإنها تعقل من خلال الصورة والفعل ... فالموضوع الفيزيقي إذن يعقل من خلال الصورة.

إن الموضوع المناسب للفكر الإنساني هو جوهر الشيء، أو وجوده الطبيعي في قالبه الجسماني، وهذه النقطة مرتبطة بفكرة توما الدينية عن الكون، والتي تهدف إلى معرفة الموجود والأدلة التي تثبت وجوده. فالله بوصفه فعلا حالصاً وكينونة محضة يمكن أن يعقل ويمكن للعقل البشرى أن يدركه.

وهناك مبدأ عام عند توما الأكويني وهي النقطة التي تمس الصلة بين الوجود والتعقل وذلك من حيث إن «الكينونة تساوى الوجود المادي، verum convertnntur.

إن الحقيقة والكينونة وجهان للعالم، فالحقيقة توجد في العقل والكينونة توجد في العالم. والحكم العقلي إما أن يكون صحيحا أو يكون زائفاً، وذلك وفقاً لوجود الشيء أو عدم وجوده. ومن ثم فإن الحكم العقلي

يكون صحيحاً إذا كان له وجود حقيقى فعلى، ويكون زائفاً إذا لم يكن له وجود فعلى. فمعرفة وإدراك وجوده وجود فعلى، وكذا وجود الأشياء التى بداخله. وعلى ذلك فهى دعوة لفهم الحقيقى، وكذا وجود الأشياء التى بداخله. وعلى ذلك فهى دعوة لفهم العالم سواء من حيث صورته أو مادته، فهى القوة والفعل وكدا إدراك الجوهر والكون.

إن هذه نقطة تمثل نقطة اختلاف جوهرية بين أرسطو (وفلاسفة اليونان على وجه العموم) وبين توما الأكويني، لأن مفهوم الكينونة أو الكون esse عند الأكويني غير موجود عند أرسطو. ولأن الأكويني يربط مفهوم الكون بالله من حيث إن الله هو الخالق الواجد:

وأن تختى هو أن تهب الكون، حيث إن الخالق يهب الوجود والكينونة للحلوقاته، إن مفهوم الحلق ليس له وجود البتة عند أرسطو، فاليونانيون كانوا يهتمون بكيفيات الأشياء وجواهر الأشياء وطبيعتها، ولكنهم لم يفكروا في كينونتها ووجودها وخلقها، على اعتبار أنها أمور واضحة أمامهم.

لكن الأكويني لم ينظر لمشكلة والوجود، على أنها أمر طبيعي معروف مسلم به. بل أخذ يبحث في سبب وجوده وخلقه من خلال عقلية مسيحية محضة. ولهذ؛ كان سؤاله الميتافيزيقي الأول هو ولماذا وجدت هذه الأشياء؟ وتكون الإجابة عنده : وذلك لأنها منحت هذا الوجود من عند الله، . وهنا تتفق وجهة نظر الأكويني مع وجهة نظر فتجنشتين Wittgenstein الذي يقول وليس السؤال عن كيفية العالم وإنما عن وجوده، وبجانب منح الكينونة للأشياء فيهناك اتصال بين الله والحقيقة، من حيث إن الله هو الموجود الأولى والكينونة التي ليست مسبوقة بأي كينونة أخرى، ولأن الكينونة أو الوجود مرتبط بالحقيقة، فمعنى ذلك أننا إذا سلمنا بأن الله هو الموجود الأولى فيجب علينا أن نسلم بأنه كذلك الحقيقة الأولى. وجميع الحقائق متصلة بالله سواء على اعتقاد أن الله هو الخالق المالك لكل ما هو

حقيقى وبدونة لن تصبح هناك حقيقة على الإطلاق، أو على اعتقاد أن الله هو الضامن والكفيل بالأحكام الصحيحة. وثالثًا على اعتبار أننا نعرف الله في كل ما نعرف من أشياء.

ولذا يصبح العالم ذاته وحي الله الفيزيقي، ويصبح معقولا مثلما هو كائن تماماً. كذلك فإن العقل يستطيع أن يقرأ ويفسر الوحى (الكشف) الفيزيقي ابتداءً من المحسوسات الجزئية ثم صعودًا للقمة حتى يدرك الكليات العقلانية. ومن ثم فإن المعرفة الإنسانية تبدأ بالتجربة والحواس. إن الوجود والكينونة، القوة والفعل، كل هذه الأمور يستطيع أن يدركها العقل بنظره الثاقب في العالم لأنها جميعاً تدور في فلك الإدراك العقلي لكننا في حياتنا الدنيوية هذه لا نستطيع أن نحصل على معرفة مباشرة عن الأشياء غير المحسوسة. فالمعرفة المباشرة هي المعرفة الحسية، أما معرفتنا عن الروح، والملائكة،وكذلك عن الله، فهي معرفة غير مباشرة، وإنما تتم عن طريق وسائط أخرى توصل إلى هذه الغاية. ويصل الأكويني إلى أن الموجودات التي هي في عالمنا هذا والتي خلقها الله وأوجدها كانت قبل وجودها عبارة عن أفكار في عقل الله. وعلى ذلك فإن جميع الظواهر التي تحدث في العالم المحسوس يجب أن تكون لها علة. وأول صورة العلية (السببية) وهو ما يحدث في العالم المحسوس من تأثير متبادل بين الأشياء بعضها ببعض، ولأن كل أثر يستلزم بالضرورة مؤثر، فإننا نتدرج وفقاً لذلك في سيلسلة العلل. ولكننا يجب أن نعلم أنه لا يمكننا التدرج إلى ما لا نهاية، لأننا نصل للعلة الأولى وهو الواجد الأول، والخالق الأول، إنه الله، وهي فكرة أرسطية استخدمها الأكويني واستفاد منها للتدليل على وجود الخالق كعلة أولى.

ولذلك نراه، وفي حدود هذا المفهوم، يقول: إن كل ظواهر هذا الوجود بما في ذلك العالم الأرضى كانت في الأصل - قبل الخليقة - أفكارًا في عقل الله.

إن توما الأكويني يمدنا بخمسة براهين على وجود الله. هذه البراهين أو الأدلة الخمسة جميعها تعتمد على الملاحظة عن طريق النظر في الكون.

البرهان الأول: وإن الحس يخبرنا بأن هناك شيئًا ما يتحرك في هذا العالم. غير أن جميع هذه التحركات تتحرك كل بواسطة الأخرى. وهي عندما تتحرك فهى تنتقل من القوة للفعل، وكلما زاد الفعل زاد الكمال، غير أن هذه الحركات تعتمد كل منها على محرك لها. يتحرك بدوره بفعل محرك آخر، وهذا الآخر له محرك أيضًا وهكذا.

ولكننا لايمكنا الاستمرار إلى ما لا نهاية لأن هذا نوع من العبث.. ذلك لأننا بهذا الأسلوب لن يكون لدينا محرك أول على الإطلاق وهذا لا يتفق مع المنطق، حيث إن وجود حركة من نوع ما، تعتبر دليلا على وجود محرك أول تسبب في حدوث حركات تسببت هي بدورها في حدوث هذه الحركة، ولهذا وجب الوصول إلى محرك أول أى محرك لا يتحرك ، فاعل غير مفعول، هذا الحرك الأول ـ كما نعلم كلنا ـ هو الله.

أما البرهان الثانى فهو يتشابه فى بنائه مع البرهان الأول وهو يبحث فى العلل بحيث يذكر وجود سلسلة من العلل يكون لكل علة علة فاعلة، حتى نصل للعلة الأولى التى هى الله، وهو علة ذاته.

أما البرهان الشالث فهو أهم البراهين الخمسة على الإطلاق، وهو يعتمد على برهان (المفكر والواجب) ويذكر الأكويني أن هناك أشياء ممكنة، وكل شيء ممكن يستمد وجوده من غيره، وهذا الممكن قد يتحقق وجوده بالفعل، وقد لا يتحقق ويظل وجوده بالقوة وإذن فكل ممكن يحتاج لواجب يحققه، وهذا الواجب يعتبر ممكناً لواجب آخر، وهكذا حتى نصل لواجب بذاته، وهو واهب الوجود لذاته ولكل الموجودات ، وهو واجب بالضرورة، والواجب بالضرورة هو الله.

أما البرهان الرابع فبناؤه يتشابه تماماً مع البراهين الثلاثة السابقة وهو يعتمد على الجلال والكمال في عالمنا هذا الحسى. هذا الكمال وذاك الجلال مصدره يرجع لما هو أكثر كمالا وجلالا، وهذا بدوره يعود لما هو أكمل وأجل منه، وهكذا حتى نصل للكمال المطلق المتمثل في الله.

أما البرهان الخامس: فيأتى عن طريق النظر في نظام الكون لنعرف أنه صادر عن علة منظمة، والعالم يخضع لنظام دقيق لا تولده المصادفة ولا يسيره الحظ، ولذا فلابد لنا من الإيمان بوجود علة عاقلة مدبرة تدبر وتنظم هذا العالم وتعتنى به، وهذه العلة المدبرة هي الله.

وهكذا أثبت الأكويني وجود الله بخمسة براهين وهي على التتالي برهان الحركة وبرهان العلية وبرهان الممكن والواجب وبرهان الكمال المطلق، وأخيرًا برهان دقة نظام الكون.

ولكن من الصعب على مفكر العصر الحديث أن يعتبر هذه البراهين، براهين بالمعنى المفهوم فهى ليست براهين بمعنى الكلمة . لكننا نريد أن ننوه أن الخطأ هنا كان في عدم فهم الأكويني (اللامتناهي) . ومن الإنصاف أن نذكر أنه ما من أحد من مفكري عصره استطاع أن يفهم معنى (اللامتناهي) .

ونحن نجد فيلسوفا مثل Copleston يشاطر الأكويني رأيه بأن التسلل التدريجي للأشياء لا يمكن أن يكون لا متناهيا في اعتماده على غيره. ولكن هذه البراهين لا تسلم من النقد \_ فعلى سبيل المثال \_ في البرهان الأول يقرر الأكويني \_ متأثراً بأرسطو \_ وجود متحركات ثانوية لا يمكنها الحركة إلا بفعل محرك أول، بينما هذا الحرك الأول لا يحركه شيء.

... فكيف بدأت حركة العالم إذن؟ ... وما الذى يمنع افتراض وجود محرك سابق على هذا المحوك المسموديد والمحرك الأول، ؟ إننا نعتقد أن

لأكوينى نفسه لا يستطيع الإجابة على التساؤل، إلا إذا تبنى الإجابة أو الرد الذي أورده W:lliem ـ ومن قبله أرسطو ـ بأن المحرك الأول يتحرك ولكن حركته فاعلة وليست غائية. ولكن مثل هذه الإجابة لا يمكن التحقق منها لأنها تعتمد كلياً عن الإيمان (النقل).

إن النقد القوى ضد براهين الأكويني الخمسة يتمثل في أنها كلها متشابهة، إن لم تكن متطابقة، فهي في الحقيقة برهان واحد فقط عبر عنه الأكويني بخمس طرق مختلفة. كذلك فإن اهتمام الأكويني بالبحث عن وجود الشيء بالفعل، وعدم اهتمامه بجوهر هذا الشيء وماهيته، بحجة أن التأكد من وجوده هو الهدف الأساسي من البحث العقلي، إنما هو أمر يؤخذ عليه ولأن معرفة وإدراك الوجود الفعلى للشيء لا يتأتى بغير إدراكنا أولا لماهيته وجوهره. كذلك فإن الأكويني اهتم بإثبات وجود الله فقط دون أن يحاول إثبات صفاته التي وصف بها في الإنجيل. لقد اعتمد في حديثه عن صفات الله بالنقل أي الاستشهاد بالصفات التي وصف به إله المسيحيين في اللاهوت، مثل وصفه بأنه حي، عادل ، حكيم، رحيم، ومحبة ... وما إليها من صفات وردت في الكتاب المقدس. لكننا نلاحظ أن الأكويني اعتمد في هذه النقطة على النقل فحسب ولم يحاول إثبات هذه الصفات، مع أن بعض هذه الصفات كان يمكن أن ترتبط بالبراهين التي قدمها لإثبات وجود الله \_ على سبيل المثال \_ عندما يبرهن على أن الله هو واهب الوجود للموجودات فهذا البرهان يدل على بعض صفات الله مثل القدرة والمخلق والحب والكمال، ولكن هذا لا يمنع من وجمود صفات عند الأكويني كانت تحتاج لإثبات مثل وصف الله بأنه (حكيم) أو (خبيرا .

ويرى بعضهم أن هذه الصفات يمكن فهمها بالمشابهة، فمثلا عندما أطبق مفهوم الحكمة والذكاء على الله ، أتوقع منذ البداية وجود علاقة مشابهة بين معاتى هذه الصفات عند تطبيقها على الموجودات في عالمنا الأرضى، وبين معناها عند تطبق على الله مع الفارق في النسبة... فإذا وصفنا شخصًا بأنه حكيم أو خير، فمن الضرورى أن نؤمن بأن الله هو رأس الحكمة ومنبع الخير، لأنه يمثل جلال وكمال الصفات التي منح المخلوقات إياها. إن صفات الموجودات عبارة عن قبس من مصدر إشعاع أول هو الله. لكن كل هذا لا يمنعنا من نقد الأكويني لأن الصفات التي يمكننا إدراكها عن طريق المشابهة ليست لها صفة التأكيد عندما نطبقها على الله، هذا من ناحية. كما أن هذه الصفات لا تعطينا المعرفة الحقة عن ماهية الله وطبيعته هذا من ناحية أخرى. إن الأكويني اجتهد لإثبات وجود الله عن طريق الإدراك العقلي وترك الأمور المتعلقة بصفاته وماهيته، ونقلها عن اللاهوت أي اعتمد فيها على النقل.

إنه عن طريق علاقة المشابهة يمكننا إدراك بعض صفات الله التي ارتبطت ببراهين الأكويني لاسيما برهان الممكن والواجب، حيث انتهى الأكويني إلى أن الله واجب الوجود بذاته Ipsum esse subsistens وهذا يعنى بساطة أنه لا يوجد تمييز بين ماهية الله (طبيعته) ووجوده.

ومن ثم فإن برهان الممكن والواجب استخدمه الأكوينى مقدمة توصل إلى نتيجة يهدف إليها، ولكنه لم يكن كل المقدمات التى قال بها الأكوينى. فإذا أخذنا \_ على سبيل المثال \_ أيضاً مفهوم الله عند الأكوينى بوصفه وعملا محضاً حالصاء Actus Purns. وقد يقول قائل بأن الله بوصفه عملا خالصاً، وبوصفه موجوداً واجب الوجود بذاته، وبوصفه المحرك الأول، وباتصافه بالكمال المطلق وبكونه علة أولى للوجود ومصدراً للنظام فى الكون، قد يقول إن هذه المفاهيم جميعاً وأسماء الله وأنهم جميعاً ينطبقون على مادة واحدة، وواحدة فقط، وأن هذه المفاهيم جميعاً متماثلة. قد تتفق مع هذا الزعم ببعض التحفظات البسيطة حيث إن مفهوم الله واجب بذاته من وجهة نظرنا \_ يعد أكثر المفاهيم الباقية له.

وسنحاول الآن من خلال مناقشات الأكويني أن نستنتج بعضا من الصفات الميتافزيقية لله وسنحاول أيضاً التعرف على بعض صفات وخصائص الله التي وردت في الديانة المسيحية وفي الكتاب المقدس.

أثبت الأكويني كمال اولا محدودية الله من خلال مفهوم الواجب والذات وعن طريق نفس المفهوم أثبت سرمدية وأبدية الله. ونحن نستشف من براهين الأكويني أن الله بسيط، لأنه لا جسماني، وهذا يتفق مع كونه عقلا وروحاً وعملا خالصين. كذلك هو لا جسماني لأنه لا متناهي، والجسمانية محدودة بإطار معين، كبر أو صغر، هذا الإطار هو في النهاية قالب تتحدد داخله الجسمانية، ولأن الله لا متناهي، ولا محدود، فهذا يتطلب منا أن نسلم بأنه لاجسد له (لا جسماني). لقد حاول الأكويني جاهدا أن يستنتج صفات الله الميتافيزيقية من خلال براهينه الخمسة السابقة ... وما يهمنا في هذا المقام من صفات الله هو أنه (لا متناهي، لا جسماني، عمل خالص).

لقد استشهد الأكويني كذلك بصفات الله التي وردت في الكتاب المقدس مثل أن الله (حي) وهو «محبة» ، ولأنه لا جسماني فهو عليم وعلمه مطلق. Quod in Deo Perfectissime est Scientia

كذلك فإن وصف الله بالعقلانية الخالصة، يستتبع وصفه بأنه حى، فمادام يعقل فهو يحيا، أو يحيا عاقلا. كذلك فإن وصف الله بأنه عليم وعلمه مطلق يوضع أن الله هو علة الأشياء جميعا، وهنا يذكر الأكويني أن الله هو علة الأشياء جميعاً، وهنا يذكر الأكويني أن الله هو علة الأشياء بذكائه. وبعبارة أخرى أن الله بذكائه وعلمه الكامل استطاع أن يهب الوجود للأشياء جميعاً، فهو بذلك ووهاب.

ولكن هناك نقطة أخرى يوضحها الأكويني فيقول أن القدرة تربط العلم الكامل بالوجود الفعلى، بمعنى أن الموجودات قبل أن يمنحها الله وجودها، كانت عبارة عن فكرة، أو معرفة في عقل الله، ولكي تخرج هذه

المعرفة لحيز التنفيذ لتصبح وجوداً بالفعل، فهى فى حاجة إلى القدرة، وطالما خرجت للوجود بالفعل فهذا يستوجب التسليم بأن الله وقديره. كذلك فالإرادة الإلهية ضرورية لإتمام عملية الخلق. ويضيف الأكوينى بأن الإرادة الإلهية متوازنة مع العقل الإلهى، ولهذا يجب أن نسلم بأن الله ومريده كما عاقل، وذلك لأن حضور الإرادة يستلزم حضور العقل والمعرفة إذ أننى أعرف الشيء إذا أردته، وعلى هذا فالإرادة تستلزم معرفة مسبقة، وهى نقطة معروفة في الفلسفات اللاهوت) جميعها في الفلسفات اللاهوت) جميعها من حيث اعتقاد أصحاب هذه الفلسفات بأن والمعرفة نسق الإرادة».

لقد ربط الأكوينى بين الإرادة، والمحبة، بوصفهما صفتين من صفات الله، بمعنى أن الحب يتطلب إرادة، وطالما وجدت الإرادة وجد الحب، فالله مريد وكذلك فالله محبة، لأن الحب بوساطة هو عبارة عن «أن تريد الخير لشخص ما».

وهكذا بجد أن من صفات الله أنه حى ومريد ومحب تنبع جميعها من العقل، أو من كونه عقلا خالصاً. وتتضح هذه العلاقة كلها من التخطيط التالى عن طريق انبثاق بعضها من بعض طبقاً لإشارات الأسهم.

إن الأسهم توضح أسبقية بعض الصفات على البعض. ولعل هذا يتناقض مع ما قاله الأكويني من أن صفات الله جميعاً متماثلة، إلا إذا أخذنا كلمة التماثل على أنها تدل على عدم الاختلاف ، لا الأسبقية، بمعنى أننا نفسر كلمة (متماثلة) بأنها جميعاً لا اختلاف بينها ولا تناقض.

وتوجد مشكلات أخرى ترتبط بمحاولاتنا لفهم طبيعة الله وصفاته عن طريق قوانا الإدراكية الطبيعية. ولنسأل أنفسنا على مفهوم الحياة والتعقل والحب والإرادة والخير وما إلى ذلك من تلك المقاهيم هي ذاتها عندما نطبقها على البشر؟ فعندما أقول:

والله خير، هل هذه تساوي قولي أن: «هذا الرجل خير، ؟

هل وصف البشر بأنهم خيرين يساوى وصفنا له بنفس هذه الصفة؟ هل لا يوجد تمييز بين الخير الإلهى والبشرى؟ على أية حال فإن الأكوينى لم يوضح هذا التمييز، واكتفى بقوله إن ثمة علاقة مشابهة مع الفارق التناسبي بين الصفة البشرية وكمالها وذروتها عند الله. ولفهم طبيعة الصفة التي عليها الله يتخذ الأكويني طريقتين: الأولى تسمى الطريقة السلبية وتعتمد على بعض الصفات عن الله، بناءً على البراهين الخمسة التي قدمها الأكويني لإثبات وجود الله. فعندما يبرهن الأكويني أن الله هو المحرك الأول الذي يحرك الموجودات، ولكنه لا يتحرك ، فإنه يصل من هذه المقدمة إلى نتيجة منطقية، وهي أن إحدى صفات الله هو أنه وغير متحرك، وهي صفة سلبية كما نرى.

أما الطريقة الثانية فهى الطريقة الإيجابية وتعتمد أساساً على المشابهة بين صفات الخالق من ناحية أخرى، على اعتبار أن صفات المخلوقات صور مصغرة من صفات الخالق.

يتضح لنا أن كل من الطريقتين السلبية والإيجابية تهدف إلى معرفة طبيعة الله وجوهره (ماهيته). ونجد أيضا أن كلا الطريقتين تعتمدعلى البراهين الأكوينية الخمسة؛ أى تعتمد على معرفة وجود الله. ولهذا يقول توما الأكويني وإن هذا الموجود الأول الذي نسميه الله استطعنا إثبات وجوده بالبراهين العقلانية، فيجب علينا إذن أن نستخلص منها صفاته، ويضيف بالبراهين بأن الطريقة السلبية ليست عيباً ولا تشكل نقصاً باعتمادها على نفى بعض الصفات عن الله، وذلك لأننا لا نستطيع أن ندرك أي مفهوم

إدراكا جيداً إلا عن طريق إدراك نقيضه، فنحن لا نعرف الخير ولا ندركه إلا إذا كانت لدينا فكرة مسقة عن الشر. وهكذا، فالنقيض يوضحه نقيضه.

ولذلك إذا صنفنا الصفات التي وصف بهاالله سنجد أنها نوعان:

النوع الأول هو الصفات السلبية كأن نصف الله بأنه لا متحرك ولا متغير ولا جسماني وما إلى ذلك. وهنا فإننا ننفى عن الله كل ما لا يليق بمقام الألوهية من كمال، وبالتالى ننفى عنه الحركة، والتغير، والتركيب، والأعراض، والانفعال، والمادة، والجسمية، وما إلى ذلك من صفات تتنافى والكمال الإلهى المطلق. والنوع الآخر هو الصفات الإيجابية مثل أنه عاقل، حى، مريد، محب، خير، بسيط، وما إليها من صفات الله التي أوردها اللاهوت.

أما النوع الأول فيستخدم المشابهة المنفية ليعطينا الفارق بين صفات الله، وبين صفات الموجودات والثانية تعطينا صورة كمال الصفة الإلهية بالمشابهة بينها وبين الصفات البشرية. ولكننا نلاحظ أن الصفات السلبية التي ذكرها الأكويني عن الله ، تتطلب معرفة مسبقة بصفاته الإيجابية ، بمعنى أن العقل البشرى يجب أن يعرف أولا صفات الله الإيجابية لكى يستطيع بعد ذلك أن ينفى عنه صفات أخرى. وهكذا نجد أن الصلة بين نوعى الصفات عند الأكويني صلة سلبية. كذلك فإن هذا التقسيم يبدو غير وعندما أصفه بأنه بسيط فهذا يعنى أنه لا متناهى، فهذا يعنى أنه ليس محدودا، وعندما أصفه بأنه بسيط فهذا يعنى أنه لا وصفه بأنه روح خالصة يعنى أنه لا ثابت فهذا يعنى أنه ليس متحركا، ووصفه بأنه روح خالصة يعنى أنه لا جسماني. ووصفه بالكمال ينفى عنه صفة النقصان، وهكذا. ومن ثم فإن تقسيم الأكويني لصفات الله عمل لا داعى له.

إن استنتاج صفات الله والاستدلال عليها بأى من الطرق، وأيّا كانت الوسيلة، يدنتاج لمعرفة سبقة بثلاث حقائق:

- ١ \_ معرفة أن الله موجود (أي له كينونة متحققة بالفعل).
- ٢ ـ معرفة أو إدراك أن هناك مشابهة من نوع ما بين الله والأشياء التى نعرفها ونشاهدها وندركها مباشرة عن طريق قوى الإدراك الطبيعية التى فينا.

٣ ــ وجود نوع من المعرفة الشاملة لطبيعة الله وكماله.

كذلك يمكننا أن نضيف شرطاً رابعاً يعتمد على الشرط الثانى من حيث مشابهة أو مقارنة العلة بالمعلول، أو المشابهة بين صفات الله (العلة الأولى) وصفات المخلوقات بوصفها أثراً للعلة الأولى. ولكن هناك نقطة على جانب كبير من الأهمية حيث إننا إذا وصفنا صفة مثل والحكمة، في الإنسان، وذكرنا أنها تشبه حكمة الله، مع الفارق في التشبيه، حيث إن حكمة الله لها صفة الكمال، فكيف يتسنى لنا ذلك ونحن لا نعرف سوى حكمة البشر وهي حكمة غير كاملة، ونحن لا ندرك في حياتنا الأرضية صفة الكمال أصلا، فكيف يمكننا إذن تصور أو إدراك الكمال الإلهى، مثل حكمته الكاملة المطلقة؟.

على أية حال فنحن (نكتفى بقولنا إن الله حكيم، وإن حكمته لها صفة الكمال، وهي أعلى من درجات الحكمة التي نعرفها بين البشر.

هذا التفسير الذى قال به الأكوينى يشاطره فيه الفيلسوف Copleston الذى يقرر نفس التفسيرات التى ذكرها توما الأكوينى وأسهب فى بيانها عن طبيعة الله وماهيته وإثبات وجوده والتوصل لصفاته.

## الغصل السادس الإنســـان والأخــــلاق

## الإنسان والأخلاق:

خلق الله الإنسان بتصوره الخاص، هذه أول المبادئ التي افترضها الأكويني حينما تناول الطبيعة البشرية. ومن ثم فلكي نفهم وجهة نظر توما الأكويني بالنسبة للإنسان يجب علينا إذن أن نسترجع في ذاكرتنا فكرته ووجهة نظره في طبيعة الله.

إن الحقيقة القائلة بأن الإنسان عبارة عن جسد، أو أنه جسماني، هي حقيقة عامة تجملنا نفصله عن الله من حيث هو عقل محض وروح خالصة غير ذي جسم. إن التشابه بينهما ينشأ في العنصر المعنوى عند الإنسان، والتمثل في الروح، حيث توجد بعض الصفات المتشابهة في الروح الإنسانية مع الصفات الربانية ـ إن صح التعبير،

إن الفكر الإنساني يعتمد على الإرادة الإنسانية. والحب الإنساني، تماماً مثل اعتماده على المعرفة، والإرادة والحب مرتبطان عند الله، أى في الطبيعة الإلهية. وبدون الأفكار فلن تكون للإنسان إرادة، وبدون الإرادة يصير الإنسان بغير حب. ولهذا يقول توما الأكويني: وإن من يمتلك الفكر يمتلك الإرادة،

ويضيف قائلًا: ﴿ وَمِن يَمْتُلُكُ الْإِرَادَةُ فَلَدَيْهِ الْحَبِّ ۗ .

إن عقيدة أفضلية (أسبقية) الفكر على الإرادة واضحة غاية الوضوح في هذه النظرية التي تمس الطبيعة البشرية: والإنسان كذلك حيوان عاقل. وليكن مفهوماً لدينا منذ البداية، أن الروح عند توما الأكويني تعنى أشياء أكثر من العقل والفكر ومثل كل معاصريه، ووفقاً للتقليد الذي عرفه الفلاسفة القدامي أمثال أرسطو، نجد أن الروح تعنى الحياة الموهوبة أو المبدأ الحي. ولا يوجد خلاف بين مفكري عصره على النظرية القائلة بوجود أرواح في النباتات، والحيوانات، وأن هذه الروح تكسب الأشياء صورتها المجوهرية

غير أن الروح النباتية التي للنباتات تختلف عن الروح الانفعالية التي للحيوانات. أما الروح الإنسانية فهي مميزة عن غيرها لكونها روحاً عاقلة. إن عنصر العقلانية يعطى الروح درجة عالية من الرقى. ومن المميزات التي ينفرد بها الإنسان بفضيلة الروح العاقلة هو امتلاكه لقوى الإدراك العقلاني. كذلك فإن نظرية القوى العليا دائماً لها فضل السبق على القوى السفلي. وفي حقيقة الأمر إن الروح تعتمد على الجسد، وذلك لأنه من الناحية المنطقية، نجد أن الوظائف العقلانية تعتمد بطريقة مباشرة ، على الوظائف الجسمية. ولكن من الطبيعي ألا يوجد ذلك الاعتماد عند الله، لأنه من العبث أن نعتقد أن الوظائف العقلانية عند الله تعتمد على الوظائف العقلانية عند الله تعتمد على الوظائف العبث أن نعتمد على الوظائف المقلانية عند الله تعتمد على الوظائف المقالانية عند الله تعتمد على الوظائف المعالية المناتية وتحدد الروح الإنسانية والتي تعتمد على الجسمية كان من الطبيعي أن تستلزم ربط واشتراك الروح والتي تعتمد على الجسمية كان من الطبيعي أن تستلزم ربط واشتراك الروح في الجسد.

إن الإنسان يحتل مكانا وسطا بين الله والملائكة من ناحية، وبين الحيوانات من ناحية أخرى. وحينما نقول إن الروح البشرية، أو الروح الإنسانية تعتمد على الجسد فهذا يعنى أنها تقع في مكان ما بين الإنسان والحيوانات الأخرى.

إن وجهة النظر القائلة بأن الإنسان \_ دون غيره \_ حيوان عاقل تأكيد على وضعه المميز، بوصفه الحيوان الوحيد الذى وجد في التصور الإلهى (في عقل الله). ووجهة النظر هذه التي يرتبط فيها الإنسان بالعقلانية، هي التي جعلته إنسانا حقا، ذا صفات إنسانية. ولكنه في الواقع لم يكتسب صفة الإنسانية بفضل العقل وحده، ولكن بمشاركة العقل مع القوى المادية.

والروح البشرية مختوى على ثلاثة أنواع من القوى المادية هي: قوة الإرادة Sensation ، قوة الإحساس Sensation (مثل الرادة اللسمع والبسصر والشم واللمس والتلوق). وآخر هذه القوى المادية هي

الشهوانية Sensualtiy أو بالمصطلح اللاتيني appetitus sensitivus .

إذن توجد مماثلة بين العقل والإرادة من ناحية، والإحساس والشهوانية من ناحية أخرى، فكل من الإرادة والشهوانية ما هو إلا شهوة أو حيث الأولى شهوة عقلانية، والثانية شهوة حسية. وهذا يعنى أن الإرادة أو الرغبة تميل إلى الناحية التطبيقية أو العملية، لأنه بدون مساعدة العقل العملى، فإن الإرادة أو الرغبة لن تعرف ما الذى نريده،أو ما الذى نرغب فيه وبالمثل فإن الإرادة أو الرغبة لن تعرف ما الذى نريده،أو ما الذى نرغب فيه وبالمثل فالشهوة الحسية في حد ذاتها (عمياء) من حيث إن الموضوع نفسه يستمد من الحواس، وهكذا كما تتوازى الإرادة مع العقل، فإن الشهوانية تتوازى مع الحس.

ومن أكثر المصطلحات التي ترتبط بالشهوانية الحسية هي «العواطف» Passions ، والعواطف ليست خيرة ، ولا هي سيئة في حد ذاتها ، إلا أنها ضرورية للحياة الإنسانية. وهي إما أن تكون عواطف خيرة مثل «الحب» أو تكون عواطف شريرة مثل «الكراهية» والحقد وما إليها.

على أية حال فإن العواطف تنشأ عن طريق المشاركة بين الروح والجسد، حيث هي ذات أصول في الوظائف الجسدية. كذلك فإن العواطف تمثل أقل الصفات الربانية في الإنسان.

لا توجد شهوة حسية عند الله ولا عند الملائكة، وذلك لأتهما بلا أجسام، كما أن الخير عندهما خير مطلق غير مرتبط بالانفعال أو العواطف، كما هو الحال عند البشر. كذلك يلاحظ أن العقل الإنساني هو الوحيد القادر على التحكم والسيطرة على العواطف.

ولما كان الإنسان مزيجاً من روح وجسد، فهو يقطن عالمين: عالما علويا وآخر دنيويا. وهذان العالمان في حالة صراع دائم. كل يحارب فيه الآخر. ومعنى هذا، وفي حدود هذا المفهوم، فإن الروح والجسد بينهما نوع من الحرب الداخلية في داخل الهيكل البشرى نفسه.

إن وجهات النظر هذه منقولة عن الديانة المسيحية، وعما ورد فى الكتاب المقدس، وعلى هذا فهى ليست أفكارا ذاتية لتوما الأوكينى، وبالنسبة له فإن المصطلح وإنسان، يشير إلى وحدة مؤلفة من روح وجسد، وهو بذلك يختلف مع أفلاطون الذى لم يؤمن بالمشاركة بين الروح والجسد، وقال بأن الروح فقط تستخدم للجسد، ولا ترتبط به تماماً مثلما يستخدم الإنسان الملابس.

لكن من الملاحظ أن توما الأكويني رفض هذه الفكرة الأفلاطونية رفضاً باتا، وذلك لأن كلا من الحيوان والإنسان يشتركان في خاصية الإحساس، إلا أن جسد كل منهما يختلف في جوهره عن الآخر، فهما جوهران ، جوهر إنساني، وآخر حيواني.

ومع هذا يضيف الأكويني أنه يجب أن لا ننسى أن الجسد لم يخلق بمبدأ الشر. ولكن بواسطة الله، ولذا يجب علينا أن نحب الجسد لأنه صنيعة الله.

إن الإنسان متصل بعالمين هما عالم الطبيعة وعالم ما وراء الطبيعة. ودخوله عالم ما وراء الطبيعة يكون عن طريق اللطف الإلهي، وبواسطة هذا الطف الإلهي يصل الإنسان لوضع الكمال. تلك المرحلة التي لا يمكنه الوصول إليها بنفسه.

ويذكر الأكويني أن:

واللطف الإلهى لا يهدم الطبيعة وإنما يكملهاه.

والأخلاقيات هي وظائف رئيسية تساعد في إعداد وتجهيز الطبيعة البشرية لتبلغ الكمال؛ فالأخلاقيات \_ بهذا المعنى \_ مقدمة للغبطة والسعادة.

ونحن نكرر أن جميع المعارف الإنسانية \_ عند توما الأكويني \_ إنما هي معرفة لله. ومادام الله هو الغاية القصوى للإنسان فإن ما اكتسبناه من

معارف هي في النهاية معارف عن هدفنا وغايتنا القصوى. فكما زادت معرفتنا، ازددنا معرفة بالله.. كذلك فإن أجمل ما ندركه في هذه المعرفة هو الكمال الإلهي منزه عن كل نقص. وفي حدود هذا المفهوم، فإن الإرادة الإنسانية ذات الشهوة العقلية تتحرق شوقًا؛ حتى تصل إلى العلم بالله.

ويذكر توما الأكويني أن المبدأ اللاتيني ens et bonum convertuntur أى «الكينونة والخير متماثلان». ولأن الله هو الكمال المطلق للخير، فهو كذلك أعلى الموجودات، وخيره كامل، ولا متناه. ولقد وسع خيره كل شيء. بحيث لم يعد من الممكن حده بحد معين فهو لهذا لا متناه. والهدف الأسمى والغاية القصوى للإنسان تتمثل في سعيه لمعرفة الله وإدراكه.

ولكن ما هدف تلك المعرفة بالله؟ يجيب الأكبويني بأن الهدف الأسمى للإنسان هو رؤية الله في الحياة الآخر.. ولماذا يسعى الإنسان لتحقيق هذه الرؤية؟ ذلك لأن رؤية الله مجلب الغبطة والسعادة.

إن مصدر هذه السعادة هو «الوصول للحقيقة» التي تعرف بالمصطلح اللاتيني Gaudium de veritate. ونجد أن الوسيلة لتحقيق هذا الهدف المثالي والغاية القصوى Finis ultimus هي الحياة الأخلاقية التي تقود لهذه الغاية مباشرة. ووفقاً لكلام توما الأكويني فإن كل فعل يحدث ليحقق هدفا محدداً.

قد يكون هذا الهدف حيراً ، أو غير ذلك، أما بالنسبة لله فالخير هو طبيعة الهدف الهدف الهدف bonum habet rationem finis طبيعة الهدف الهدف المناك المناك الإنسان الذي مخركه الأفكار ليحدث فعلا معينا، ولنا أن نفترض أن الخير هو موضوع الإرادة وهناك موضوع واحد يمثل الرغبة في الخير، أي يهدف للوصول لذروة المخير (الله)؛ ومعنى ذلك أن الموضوع الذي يحرك الإرادة بالضرورة هو الله.

إن الأهداف التى قد يحققها هذا الإنسان على الأرض تعتبر أهدافا ثانوية • عرضية وهى كذلك مجرد وسائل للهدف الأسمى. هذه الأهداف الثانوية ليست خيرة فى كل جوانبها، لأنها تتناول كل ما هو إنسانى، والإنسان ليس خيراً محضاً.

ويذكر توما الأكويني أن الإرادة حرة في أن تفعل أشياء مختلفة المؤلك لأن العقل لديه أفكار وتصورات مختلفة للخير. ومن هنا نلاحظ كيف أن الحرية الأخلاقية ترتبط بالأفكار عن الخير التي يحرك بها العقل الإرادة.

أما بالنسبة لله الذى هو خير محض، فإننا نجد إرادة الإنسان ليست كإرادة الله، من حيث إن الإرادة الإنسانية مرهونة بقوانين الضرورة، كذلك فإن العقل وحده، هو الذى يحدد ما إذا كان الموضوع خيراً أو شراً. وهو كذلك يمكن الإرادة من تأدية الأفعال. كذلك فإن درجات الخير متماثلة مع درجات الكينونة، هذا وفقاً لمقولة الأكويني بأن الخير يماثل الكينونة.

ولهذا السبب فإن مفهوم الخير تصبح له أفضلية السبق على مفهوم القوة والفعل. كذلك فإذا كانت القوة تعنى المقدرة الكاملة في الإنسان. والتي عندما تتحقق تصبح فعلا حقيقياً. فبجب أن نذكر أن ثمة قدرات لا يمكن أن يحققها الإنسان بسهولة، لأنه لا يمتلك مقومات وجودها. فعلى سبيل المثال لا يستطيع الإنسان أن يطير مثل الطيور، لأنه لا يمتلك القدرة المطلوبة لتلك المهمة، ولهذا يعتبر الإنسان غير كامل عندما نقارته بالملائكة، وكذا بالله.

ليس هذا فقط بل إن الإنسان قد يفشل في تحقيق قدرات موجودة بداخله وقد يكون ذلك نتيجة إهماله أو سوء حظه.

إن إمكانية الحياة الأخلاقية مرهونة بإمكانية التقدم نحو الكمال المطلق للكينونة Pienitudo essendi عن طريق بخقيق القدرة التي نمتلكها وتوجد في داخلنا. إن لقدرات الإنسانية والقوى البشرية إنما تتحقق وتخرج لحيز الوجود من خلال الأفعال الإنسانية actiones humanae أو الأفعال الأخلاقية Morales Actus والتعبيران وثيقا الصلة ببعضهما. ويمكننا القول أن الفعل الإنساني \_ بالمعنى الحرفي للكلمة \_ يجب أن يمثل مخقيق القوة الإنسانية، تلك القوة هي التي تميز الإنسان عن باقي الحيوانات الأخرى، وهي التي توجد علاقة المشابهة بينه وبين الله. بهذا المعنى نستطيع أن نقول إن العقل الإنساني هو فعل حسن، لأنه تحقيق للوجود بالفعل، وذلك لأن الفعل يمثل الموجودات أيضاً. ولكن من الواضح أن مفهوم الخير هنا ليس مفهوماً أخلاقيا كاملا، لأن قوتي والعقل والإرادة الإنسانيتين من الممكن استخدامهما في اخير والشرعلى حد سواء. ويبدو أن توما الأكويني كان على علم بهذه الحقيقة، ولكنه بجاهلها بدليل أن نظريته الأخلاقية بنيت على أساس مفهوم الخير فقط، مع أن الفعل لا يعتبر خيراً مطلقاً، إلا إذا تمثلت فيه جميع أنواع الخير. وهكذا تصل نظرية توما الأكويني إلى نتيجتها، حيث يقرر أن الخير الأخلاقي يطابق الأفعال الإنسانية حينما نحيا متوافقين مع العقل، أي نفعل أفعالنا وفقاً لما يراه العقل صحيحاً. كذلك فإن القيمة الأخلاقية لأي فعل تتوقف على غاية هذا الفعل، والهدف منه. ولذلك ينصح الأكويني بتحكيم العقل لأنه هو الذي يحدد غايات الأفعال .. ولهذا نجده يدعو إلى المبدأ القائل بوجوب أن:

ويحيا الإنسان وفقًا للعقل، لأن في ذلك خيره،

Bonum homis est secundum rationem esse

وعندما يقول الأكويني بضرورة الحياة (وفقاً للعقل، ، فهذا يعني أن نفعل أفعالنا وفقاً لما هو صحيح، أي وفقاً لما يراه العقل صحيحاً.

وعندما يتكلم الأكويني عن القانون أو الناموس ، يذكر لنا ثلاثة نماذج مرتبطة به وهي:

ا ــ الكون العام Communitas Universi .

Y \_ الدولة State .

۳ ـ الأفراد Individual persons.

إن الله هو المسئول عن والنظام الكونى، وهذا النوع من القانون الذى يحكم العالم يسمى القانون الأبدى Lex aeterna وكذلك يسمى القانون الإلهى Lex divina أما القانون الذى ينظم الوحدة السياسية للأفراد ، أو الدولة، فإن هذا النوع من القوانين يسمى بالقانون البشرى Lex humana، وهو قانون وأما النوع الثالث من القانون فهو قانون الأفراد أو الأشخاص، وهو قانون النفس الذى يحكم تصرفات الأفراد وهذا النوع يسمى بالقانون الطبيعي Lex النفس الذى يحكم تصرفات الأفراد وهذا النوع يسمى بالقانون الطبيعي naturalis وهذا النوع الأخير لا يوجد في العقل البشرى، وإنما هو نوع من التخيل أو التصور للقانون الإلهى السرمدى والذى يوحيه الله للإنسان.

إن المقدرة على أن تقرأ، وتفسر، وتفهم، تتبع القانون الطبيعي؛ بمعنى أن العقل يجب أن يكون هو الموجه للأفراد.

ولنا الآن أن نذكر أن كل الأشياء في الكون مخكمها القوانين ، وأن هذه القوانين جميعها، وإن اختلفت مسمياتها، فهي في النهاية ، ذات نوع واحد ووظيفة واحدة. وما يؤكد ذلك هو تعريف الأكويني للقانون على أنه وقانون إرشادي وتوجيهي، أو بعبارة حديثة نستخدمها الآن هي «القانون العلمي للطبيعة». والقانون يشمل وينظم كل ما في الكون، بما في ذلك الجمادات والموجودات غير العاقلة مثل الأحجار والأنهار والنباتات والحيوانات.

إن أفعالنا إذا أنجزت وفقًا للقانون أو الناموس الواجب اتباعه، فهي إذن

تعتبر أفعالا إرادية منظمة بالقانون، حيث إنه من العبث أن نعتقد أن فى القانون نوع من التوجيه والتنظيم القانون نوع من التوجيه والتنظيم للإرادة والدليل على ذلك أن إرادة الإنسان حرة، فهو يستطيع فى أى وقت يشاء أن يرفض وصاية القانون. ولكنه سيدخل حينئذ فى نطاق الفئة المعروفة باسم والخارجين على القانون، وعندما يتحدث الأكويني عن القانون:

بحد أن أهمية القانون عنده تعود لسببين جوهريين ذلك ... أولا ... كاكم لأفعال الإنسان. وثانيا: لأن لديه قوة دفع هائلة Vim Coactivsm. وفي الوقت الذي يقر فيه الأكويني بأن القانون فكر وحكم للأفعال، فإنه يشير إلى الذين لا يمكنهم الحركة إراديا لأنهم يفتقدون الذكاء والإرادة، ومعنى هذا أنهم جواهر لا تتصف بالذكاء.

كذلك نجد أولئك الذين يرفصون بإرادتهم أن يتحركوا وفقاً لقواعد القانون وهؤلاء هم أذكياء ولكنهم في نفس الوقت جواهر أو كائنات غير مطيعة.

النتيجة الأولى هي اعتراف الأكويني بأن المحلوقات العاقلة هي موضوع القانون أما القانون نفسه فهو شيء عقلاني. والدليل على ذلك أن الحيوانات وهي غير عاقلة لا تستطيع أن تشارك في القانون الإلهي من الناحية العقلانية.

فالقانون الطبيعى هو الذى يستحث الإنسان على أن يبحث عن الخير، وأن يتجنب الشر. إن مثل هذه المبادئ من الواضح أنها شواهد ذاتية وعلى ذلك فالطبيعة الإنسانية الحقة تتبع القانون الحقيقى الذى يحكمه العقل.. ومن ثم يصبح السعى وراء الخير أمراً طبيعياً صادراً عن قانون عقلانى.

ولهذا فالإنسان لديه شغف طبيعي للبحث عن حقيقة الله. وللعيش في مجتمع مع الآخرين. وبهذا المفهوم فهو جزء من القانون الطبيعي. فعلى سبيل المثال يجب على الإنسان أن يتجنب الجهل حتى لا يضر الآخرين الذين يعيشون معه تحت قبة الناموس الطبيعى. ومن الواضح أن توما الأكوينى يربط بين فلسفة القانون وبين الأخلاقيات حيث إن الأخلاقيات تشير إلى نظرية الحق، أو نظرية العدالة، أو القانون الطبيعى. ولذا يعرض الأكوينى لبعض النواهى التي ينهى القانون الأفراد عن القيام بها ليحود القانون الطبيعى، مثل (تجنب الجهل).. (لا تضر غيرك).. (لا تغتاب الآخرين). ومن الواضح أن هدف القانون على هذا النحو \_ هو مساعدة الإنسان على بلوغ الكمال الطبيعى بطريقة ملائمة. وعلى هذا يكون هدفها السلبي هو زجر الإنسان عن الشر. ويخلص الأكويني إلى أن: «القوانين ضرورية لأنها تنهى عن البغضاء والمنكر وتحث على فعل الخيرة، فهي بذلك تنحينا عن الهلاك وترشدنا إلى السعادة.

وحيثما ساد القانون، وجدت الأخلاق، فالأخلاقيات تمثل حقيقة الإنسان الحقة الخيرة بوصفه مخلوقاً أنشأه خالق خير. وهي تهدف وتسعى للوصول بالإنسان لدرجة الكمال. إن قوانين المجتمع البشرى تحفظ قوامه، وتعتنى بتنظيم العلاقة بين أفراده، وتسمو به ليبلغ درجة الكمال، ليشابه كمال الحياة الآخر، والكمال الإلهى مع الفارق في التشبيه.

ومن ثم فالقوانين هي الخيوط، وهي همزات الوصل التي تربط الكون وتنظمه وتخفظ دورته وتساعده على بلوغ الكمال الطبيعي مثالا للكمال السرمدي. الفصل السابع خاقمية

## خاتمـــة:

يشير نسق توما الأكويني إلى النزعة التوفيقية التى سادت العصور الوسطى، وفي اعتقادى الشخصى أنه خلق بناء منطقياً للتوفيق بين النقل والعقل، أو بعبارة أخرى بين الدين والفلسفة.

جمع توما العديد من التيارات الفكرية في صياغة منسجمة، وقالب واحد. ولقد تمثل التيار الأول الذي شمتله النزعة التوفيقية الأكوينية في الجمع بين الأفكار اللاهوتية المسيحية والأفكار الفلسفية الأرسطية. كذلك هناك أثر واضح لفكر الأفلاطونية المحدثة في النسق الأكويني لاسيما الفكرة القائلة بنقصان الشر على أساس أنه غير كامل الوجود أو الكينونة.

كما أن الأكريني في براهينه الخمسة التي حاول أن يثبت بها وجود الله قد استمد هذه البراهين من الديانة اليهودية والفلسفة العربية. كما نجد في آرائه وأفكاره كثيراً من الأفكار التي قال بها آباء الكنيسة الأوائل.

وإذا حللنا كلمة «التوفيق» أو «التوليف» نجد أنها تعبر عن تجانس كامل بين النقل والعقل في الفكر الأكويني. إن فلسفة توما الأكويني تجمع بين الفلسفة واللاهوت بعقلية دينية مسيخية فريدة.

إن التوفيق أو التوليف يعتبر سمة رئيسية، وظاهرة انتشرت ، ليس في فلسفة توما الأكويني وحده، بل في فلسفة جميع فلاسفة العصور الوسطى، غير أن بعض النقاد قد وجه نقداً لاذعاً للتوفيقية أو التوليفية ومن هؤلاء النقاد Willim of Ochoham (١٣٠٨–١٣٠٩م) وأيضاً Johu Duns Scotas النقاد ١٢٨٥ – ١٣٤٩م) ، وهنما إنجليزيان. ويرى بعضهم أن نزعة التوفيق بين الدين والفلسفة مبلاد جديد للفلسفة، وهي ميلاد جديد للاهوت أيصاً، إنها نظرة جديدة لله، وللإنسان، وكذلك فإن فلسفة توما الأكويني كانت تطوراً جديداً من حيث الفكر، إذ أنها فصلت بين الملهب البروتستانتي والمذهب الكاثوليكي.

كما اغتبرت فلسفة توما الأكويني بمثابة حل لمشكلة العلاقة بين الفلسفة والدين ولقد مخقق ذلك عن طريق بناء فكرة بطريقة تساعد كلا منهما على التعايش السلمي أي في وضع التكامل لا التناقض. فكليهما يتمم الآخر، وكلاهما يوضع ما خفى وما غمض في الآخر، إن إعادة اكتشاف الفلسفة الأرسطية في أوروبا المسيحية خلقت ثورة في الفكر المسيحي، وتضاربت فيها الآراء، فجاء الأكويني ممثلا للوسط المذهبي رابطا بين الفلسفة والدين في مذهب توفيقي يجمع بين النقل والعقل، طريق الجمع بين النقل والعقل، طريق الجمع بين الإدراك الحسي والعقلي من ناحية، وبين النقول اللاهوتية من ناحية أخرى. ولقد قرر مبدأ فلسفياً عرفه أرسطو عندما أرجع المعرفة الإنسانية، والأفكار الإنسانية ، والوظائف العقلانية، للخبرات الحسية، فقد بدأ من حيث بدأ أرسطو ابتداء من الجزئيات المحسوسة وانتهاءً بالكليات المعقولة.

وعلى هذا فالجانب الفلسفى الأرسطى واضح فى فلسفة توما الأكويني، أما أفكاره اللاهوتية فقد استمدها من الكتاب المقدس (الإنجيل).

بدأ توما الأكويني كما بدأ أرسطو من أسفل حيث المحسوسات الجزئية وارتقى صعوداً إلى القمة، وهذا متمثل في الإدراك العقلاني في فلسفة توما الأكويني. وبالعكس بدأ الأكويني من أعلى حيث يوجد عالم ما وراء الطبيعة وتدرج انحداره إلى السفح، وهو قد تأثر هنا باللاهوت ويظهر هذا في النقل عند توما لأكويني.

والنقاد السابقون يذهبون إلى أن هناك فجوة كبيرة بين الفلسفة والدين اللذين حاول الأكويني التوفيق بينهما في سياق واحد، بين العالم وما عليه من مخلوقات وبين الله الخالق، وذلك من حيث أن الطرفين من طبيعتين مختلفتين أحدهما خالد سرمدى، والثاني دنيوى، فإذا كان الله كينونة بحتة وروحاً محضة، وعقلا خالصاً وكانت طريقته مطلقة لا نهائية، فكيف خلق عال يخالفه تمام الاختلاف؟

وهكذا بنى الناقدان وجهة نظرهما على أنه ليس ثمة همزة وصل بين العالم العلوى وحياتنا الأرضية. ومن الواضح أن هذا النقد يضعف كثيراً اللاهوت الطبيعي ويرد الإنسان مرة ثانية إلى الإنجيل، وحده، أو بعبارة أخرى إلى الوحى والكشف.. إلى النقل دون العقل.

لقد أخطأ الأكوينى عندما اعتقد أن العالم مشابه للعقلية الإلهية، ولكننا نقرر بأن الأكوينى لم يؤمن بالتوافق المنطقى بين العالم والفكر الإلهى، وإنما قال شيئا مثل ذلك، وذلك لأن العالم قبل أن يظهر إلى حيز الوجود، كان فكرة في العقل الإلهى؛ إلا أن الناقدين السابقين ليس لديهما أدنى اعتقاد بوجود صلة بين الله والعالم حتى لو كانت هذه العلاقة علاقة مشابهة بين المثال ودلالته أو براهينه.

وينظر كلاهما في صفات الله مثل وصفه بأنه عالم ومريد ومحبة، يأخذونها أموراً مسلماً بها لكونها في الكتاب المقدس (الإنجيل). أما القوانين الأخلاقية فهي تكتسب صلاحتيها من كونها متصلة بالله، حيث إن الإنسان ليست له دراية مسبقة بالأخلاقيات، ولكنه استلهمها من الله، وعلى هذا الأساس فالإنسان مدين بالفضل إلى الله الذي يلهمه سبيل الرشاد، لذلك وجب عليه حب الله، وحب الله يعنى إطاعة الله في كل ما يأمر بلا جدال أو مناقشة. ومن الواضح اختلاف آراء هذين الناقدين عن آراء توما الأكويني من حيث أن هذا الأخير يعتمد على الجمع بين العقل والنقل، أما هذان الناقدان فسيكتفيان بالنقل عما ورد في الكتاب المقدس.

ولا يمكننا بأى حال من الأحوال أن ننكر البناء الأكوينى بوصفه بناءً جيداً وفق بين الدين والفلسفة. رغم الهوة التي تفصل بينهما، ولكن الإيمان بمدى أهمية الفكر الأكويني صادر عن إيماننا بالفلسفة في الأصل، لأن الفلسفة منطق عقلاني سليم يبدأ بمقدمات منطقية تؤدى إلى نتائج إيجابية توصلنا للحقيقة، فليست الفلسفة ـ كما يزعم بعضهم محاولة للإمساك بالماء.

وفى اعتقادى الشخصى أن التعبير مجازى يمكنه أن يوضح العلاقة المثالية بين الفلسفة والدين (بين العقل والنقل) الذى حاول توما الأكوينى إرساءها فى فلسفته هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن بعض الأفكار التى رفضها نقاده ولم يقبلوها كانت على درجة عالية من الجاذبية التى لا تقاوم.

# غاذج من نصوص توما الأكويني نصوص من الخلاصة اللاهوتيـــة (\*)

(\*) استمدت هذه النصوص من الترجمة العربية التي صدرت في بيروت لمؤلف توما الأكويني والخلاصة اللاهوتية.

فى العتسل النعسال

#### هل من حاجة إلى عقل فعال؟.

والجواب أنه لا حاجة، على مذهب أفلاطون، إلى وضع عقل فعال لصوغ المعقولات بالفعل، بل ربما احتيج إليه لإشراق النور العقلى على العاقل، كما سيأتى. وذلك لأن أفلاطون ذهب إلى أن صور الأشياء الطبيعية قائمة بأنفسها لا في مادة، وأنها بالتالى معقولة، نظراً إلى أن كل مجرد عن المادة هو معقول بالفعل، وهذه الصور كان يسميها أشباها أو مثلا، ويقول أنه بالانخاد بها تتصور المادة الجسمانية لتقوم الأفراد تقوماً طبيعياً في أجناسها وأنواعها. وعقولنا نحن ليحصل لها العلم بأجناس الأشياء وأنواعها.

أما أرسطو فلأنه ، في غاية ما بعد الطبيعة، لم يسلم بأن صور الأشياء الطبيعية قائمة بغير مادة، ولما كانت الصور القائمة في مادة ليست معقولة بالفعل، لذلك اقتضى أن تكون طبائع المحسوسات أو صورها، التي نعلقها، ليست معقولة بالفعل ولكن بما أنه ما من شيء ينتقل من القوة إلى الفعل إلا بتوسط ما هو بالفعل: على نحو ما يجرى للحق الذي يخرج إلى الفعل بمحسوس بالفعل لذلك كان لابد من وضع قوة ما من جانب الفعل، تصوغ المعقولات بالفعل بتجريد الصور عن القيود المادية. وعلى هذا اقتضى وضع عقل فعال.

المجموعة اللاهوتية: القسم الأول المسألة ٧٩: فصل ٣ المتن.

## في هل العقل الفعال شيء في النفس؟

... والجواب عليه هو أن العقل الفعال الذى ذكره الفيلسوف إنما هو شيء في النفس.

وبيانه أنه لابد من أن يكون فوق النفس العاقلة البشرية، عقل أسمى تستمد منه النفس، قوة العقل، وذلك لأن ما كان آخذاً بنصيب، وما كان متحركا وما كان ناقصا، بقتضى قبله شىء هو هكذا بالذات وأن يكون غير متحرك وغير ناقص؛ والحال أن النفس البشرية تدعى عاقلة لأخذها بنصيب من قوة العقل، يدليل أنها ليست عاقلة بكليتها بل بجزء منها، وأنها تبلغ إلى عقل الحق مستدلة بضرب من التدريج والحركة، وأن تعقلها ناقص سواء لأنها لا تعرف كل شىء أو لأنها، فى ما تعرف، تنتقل من القوة إلى الفعل. إذن لابد من عقل أسمى تستعين به النفس على التعقل.

وذهب بعضهم إلى أن هذا العقل المفارق بجوهره هو العقل الفعال الذي كما نما يثير الصور الخيالية فيجعلها معقولة بالفعل.

ولكن هب أن هناك عقلا فعالا مفارقاً هذه صفته فمع ذلك لابد من أن يكون في النفس الإنسانية قوة مستمدة من هذا العقل الأسمى بها بجعل النفس المعقولات معقولات بالفعل. كما أن في سائر الموجودات الطبيعية الكاملة. علاوة على العلل الكلية الفاعلة، قوى خاصة مركبة في كل منها، منبعثة عن العلل الكلية الفاعلة، فليست الشمس وحدها تولد الإنسان، بل في الإنسان قوة تولد الإنسان. وكذلك هي الحال في سائر الحيوانات الكاملة. والحال أنه ليس في الموجودات السفلي أكمل من النفس الإنسانية، لذلك لابد من القول بأن فيها قوة منبعثة عن العقل الأسمى، تقوى بها لذلك لابد من القول بأن فيها قوة منبعثة عن العقل الأسمى، تقوى بها على إنارة الصور الخيالية. وهذا نعرفه بالتجربة. عندما نعى تجريدنا الصور الكلية عن القيود الجزئية. وهو ما سميناه صوغ المعقولات بالفعل. وسبب

ذلك أنه ما من فعل تصح نسبته إلى شيء. ما لم يكن في هذا الشيء مبدأ صورى لهذا الشيء، كماس بق القول، سواء كان ذلك عن العقل المنفعل أو عن العقل الفعال. وعليه فالقوة التي هي مبدأ لهذا الفعل يجب أن تكون شيئاً في النفس. ولذلك شبه أرسطو في كتاب النفس (٣: ١٨) العقل الفعال بالنور. الشائع في الجو. أما أفلاطون فشبه بالشمس العقل المفارق الذي يطبع الصور في نفوسنا، كنما ذكر تامسطيوس في تفسير كتاب النفس (٣).

ولكن العقل المفارق بحسب تعليم ديننا هو الله عينه. الذي هو خالق النفس وبه وحده تسعد، كما يتضح فيما بعد. وعليه فمنه تستمد النفس الإنسانية النور العقلى، على حد قول المزامير (٤: ١): علينا رسم نور وجهك يا رب.

المجموعة اللاهوتية : القسم الأول المسألة ٧٩: الفصل ٥ المتن

# في هل العقل الفعال واحد في الجميع

... والجواب عليه أن الحقيقة في هذه المسألة متوقفة على ما تقدم فلو كان العقل الفعال ليس شيئًا في النفس بل جوهراً مفارقاً، لكان واحداً في جميع الناس، وهذا ما يعنيه القائلون بوحدة العقل الفعال. أما إذا كان العقل الفعال شيئًا في النفس، كقوة من قواها، فينبغي القول بعقول فعالة متكثرة بتكثر النفوس المتكثرة بكثرة الناس. فليس من الممكن أن تكون القوة الواحدة عينها هي هي لكثيرين مختلفين.

المجموعة اللاهوتية: القسم الأول المسألة ٧٩: الفصل ٥ المتن في اللــــة

## في هل الله موجود؟

أما البحث في الثالث فهكذا.

- ١ ــ يظهر أن لله غير موجود، لأنه إذا كان أحد الضدين لا متناهيا، قضى على صده تماماً. والحال أن ما يعنى بلفظة الله هو أنه الحبير اللامتناهي. وعليه فلو كان الله موجوداً لما كان ثمة أى شر ولكن في العالم شر. إذن الله غير موجود.
- ۲ \_ أيضا: ما يمكن سده بالقليل، يستغنى فيه عن الكثير. والحال يظهران كل ما يظهر فى العالم يمكن سده بالقليل، مع افتراض الله غير موجود لأن ما كان طبيعيا يرد إلى مبدأ هو الطبع. وما كان عن قصد يرد إلى مبدأ هو العقل الإنسانى أو الإرادة. إذن لا حاجة إلى افتراض الله موجودا.

ولكن يعارض ذلك ما جاء في سفر الخروج (٣: ٤) على لسان الله: أما هو من هو.

والجواب عليه أنه يمكن أن يرهن عن طرق خمس أن الله موجود.

أولها وأجلها، عن طريق الحركة مما لا شك فيه وهو ثابت بالحس أن في العالم أشياء تتحرك، ولكن كل ما يتحرك، بغيره يتحرك، لأنه ما من شيء شيء يتحرك إلا بما هو بالقوة بالنسبة إلى ما يتحرك إليه، وما من شيء يحرك إلا بما هو بالفعل، لأن التحريك ليس إلا إخراج الشيء من القوة إلى الفعل، فالحار بالفعل كالنار، يحمل الخشب، الحار بالقوة، حاراً بالفعل، وبذلك يحركه ويغيره وليس من الممكن أن يكون الشيء عينه بالقوة وبالفعل مما من الوجم عينه، بل من وجوه مختلفة فالحار بالفعل لا يمكنه أن يكون حياراً بالقوة في الوقت عينه، بل إنما هو بارد بالقوة، في الوقت عينه، وبالتالي ليس من الممكن أن يكون الشيء عينه، وبالحركة عينها، محركا وبالتالي ليس من الممكن أن يكون الشيء عينه، وبالحركة عينها، محركا ومتحركا، أو أن يحرك ذاته. فينبغي إذن أن كل ما يتحرك يتحرك بغيره، وإن

كان ما به يتحرك هو أيضا متحركا، فينبغى أن يتحرك هو ذاته بغيره، وهذا بغيره، وهذا بغيره، وهذا بغيره، والكن هنا لا يجوز الرجوع إلى ما لا نهاية له، لأنه إذا ذاك لا يعود ثمة محرك أول، ولا شيء آخر يتحرك، لأن الحركات الثواني لا تحرك إلا من حيث يحركها الحرك الأول، كما أن القضيب لا يحرك إلا لأن يدا تحركه. إذن لابد من البلوغ إلى محرك أول، لا يتحرك البتة، وهذا ما يعنى به الجميع الله.

وثانيها عن طريق العلة الفاعلة. إننا نجد في المحسوسات هذه عللا فاعلة متسلسلة، ولا نجد فيها، ولا الأمر ممكنا، ما هو لذاته علة فاعلة، لأنه إذ ذاك يكون قبل أن يكون ، وهو محال، وليس من الممكن أن ترجع في العلل الفاعلة إلى ما لا نهاية له، لأن في تسلل العلل الفاعلة كلها، الأول علة الوسط والوسط علة الأخير. وبالتالي إن لم يكن في العلل الفاعلة أول فليس فيها أخير ولا وسط. ولكن إن رجعنا في العلل الفاعلة إلى ما لا نهاية له. فلن يكون ثمة علة فاعلة أولى، وهكذا لن يكون كذلك معلول أخير ولا علل فاعلة متوسطة، وهو أمر واضح أنه خطأ. ينبغي إذن وضع علة فاعلة أولى، وهذا ما يسميه الجميع الله.

وثالثها طريق الإمكان والوجوب، وهي هذه . إننا نجد في الأشياء، أشياء يمكن أن تكون وأن لا تكون، فمنها ما نجده يولد ويفسد وبالتالى ما يمكن أن يكون وأن لا يكون. ولكن من المحال أن يكون كل ما هو كائن على ما هو عليه. لأن ما يمكن أن لا يكون قد لا يكون. وإن كان من الممكن أن لا يكون شيء مما كان، فذلك أنه في وقت ما ما كان شيء المحكن أن لا يكون شيء مما كان الآن شيء، لأن ما ليس موجودا لا يلج الوجود ولكن لو صح ذلك لما كان الآن شيء، لأن ما ليس موجودا لا يلج الوجود الآن شيء، وما كان الآن شيء، وهو أمر واضح أنه خطأ إذن ليس كل ما هو موجود هو ممكن، الله ينبغي أن يكون في الأشياء واجب. وكل واجب إما أن تكون علة وجوبه في غيره، وإما أن لا تكون. لأنه ليس يمكن الرجوع إلى ما لا نهاية له في

العلل الواجبة، التى لوجوبها علة، كما لا يمكن ذلك فى العلل الفاعلة كما تقدم، إذن ينبغى وضع كاثن واجب بذاته، لا تكون علة وجوبه فى غيره ويكون هو علة وجوب غيره.

ورابعها عن طريق درجات الأشياء في الكائنات ما هو أقل وأكثر خيراً وحقاً وشرفاً. وهكذا في غير ذلك. ولكن الأكثر والأقل إنما يقال عن أشياء مختلفة بمقدار اقترابها وبعدها عما هو كبير جداً. كما أن الأكثر حرارة يقال نسبة إلى ما هو حار جداً. فهناك إذن ما ليس أحق منه وأصلح وأشرف، وهو بالتالى ما ليس أعظم منه كيانا، كما قيل في ما بعد الطبيعة (٣،٤) وما كان بهذه الصغة من جنس ما، وهو علة كل ما كان من الجنس عينه، وما كان النار ، الحارة جداً، هي علة كل حار، كما ورد في الكتاب عينه والنص عينه، إذن ينبغي أن يكون ثمة كائن هو علة الوجود، والخير ، وكل وانص عينه، إذن ينبغي أن يكون ثمة كائن هو علة الوجود، والخير ، وكل كمال في الكائنات كلها، وهو ما نسميه الله.

وحامسها عن طريق تدبير الكون. فإننا نرى بعض الكائات غير العارفة، كالجمادات، تعمل لغاية، الأمر الذى يظهر في أنها، دائماً أو على الأغلب تعمل بطريقة واحدة، وتبلغ ما هو الأصلح. ومن ذلك يتضح أنها إنما تبلغ الغاية لا اتفاقاً بل عن قصد، ولكن ما لا معرفة له لا يسعى إلى غايته إلا بمقدار ما يسيره كائن عارف عاقل. شأن القوس مع راميها. إذن ينبغى أن يكون ثمة عاقل يوجه الكائنات الطبيعية إلى غايتها وهو ما نسميه الله.

وعليه فعلى الأولى بخيب: «بأن الله، على حد قول أغوسطينوس؛ فى المحتارات ١١، لما كان هو الغير الأسمى. لو لم يكن له من القدرة والخير ما به يصنع الخير، من الثر عينه، لما سمع بالشره. وأنه لمن خصائص صلاح الله اللامتناهى أن يسمح بوجود الشرور ليستنتج منها الخيرات.

وعلى الثانى بأنه لما كانت الطبيعة تعمل لغاية معلومة بتسيير فاعل أسمى، كان أن ما هو من الطبيعة ينبغى أن يكون أيضاً من الله.

#### في هل النفس جسم؟

... البحث في طبيعة النفس ينبغي التنبه إلى أن النفس تسمى المبدأ الأول للحياة في ما هو حي عندنا، فإننا ندعو حيا ما كان ذا نفس، وغير حي ما ليس بذى نفس، والحياة تظهر بأجلى ما تظهر في فعلين، المعرفة والحركة. وقد جعل الفلاسفة القدماء مبدأ هذين الفعلين جسما، لعجزهم عن التسامى فوق الخيال، قائلين أن الأجسام وحدها هي الأشياء، وأن ليس جسما ليس بشيء، وعلى هذا قالوا بأن النفس جسم.

أما فساد هذا الرأى فيمكن بيانه من وجوه عدة، غير أننا نكتفى منها بواحد، منه يتضح اتضاحاً أعم وأكيد إن النفس ليست بجسم.

ليست النفس أى مبدأ كان لأى فعل حيوى، وإلا لكانت العين نفسا، بما هى مبدأ البصر، وكذلك قل عن سائر آلات النفس، بل النفس هى المبدأ الأول للحياة. وإذا جاز أن يكون جسم مبدأ ما للحياة، كالقلب فى الحيوان، فليس يجوز أن يكون المبدأ الأول للحياة جسما لأنه من الواضح أن مبدأ الحياة، أو الحى، ليس الجسم بما هو جسم، وإلا لكان كل جسم حيا أو مبدأ حياة. وما يصح فى جسم ما، هو أن يكون حيا ومبدأ حياة، بما هو هذا، الجسم.

إما أن يكون (هذا) الجسم فعلا. فإنما له ذلك من مبدأ ما يقال له فعلا. فالنفس إذن التي هي المبدأ الأول للحياة، ليست جسماً بل فعلا للجسم، كما أن الحرارة، التي هي مبدأ الحر ليست جسماً بل فعلا للجسم. المجموعة اللاهوتية ١: ٧٥، ١

#### في هل النفس شيء قائم بذاته

... والجواب عليه إن ما هو مبدأ للفعل العقلى، الذى نسميه النفس الإنسانية، ينبغى أن يكون مبدأ غير جسمى قائم بذاته. وبذلك لأن الإنسان قادر على أن يدرك بالعقل طبيعة جميع الأجسام. وما كان قادراً على إدراك بعض الأشياء ينبغى ألا يكون شيء منها من طبعه، لأن ما هو في الطبع من الطبع يمنع إداكنا ما سواه، كما نرى لسان المريض المحرور لا يقدر أن يستحلى شيئا بل تستمر كل شيء. ولذلك لو كان المبدأ العقلى من طبعه طبع جسم ما، لامتنع عليه إدراك جميع الأجسام، نظراً لأن لكل جسم طبعاً معيناً من المحال إذن أن يكون المبدأ العقلى جسما.

ومن انحال كذلك أن يدرك بآلة جسمية. لأن طبعها اللعين يمنع إدراك سائر الأجسام، كما لو كان للحدقة أو لإناء زجاج لون معين، فكل سائل تسكبه فيه يبدو على اللون عينه.

فالمبدأ العقلى، المسمى روحاً أو عقلا، له إذن عمل بذاته لا نصيب للجسم فيه. وليس يستطيع شيء أن يعمل بذاته، ما لم يكن قائماً بذاته، لأن العمل إن هو إلا للموجود بالفعل. ومن هنا المبدأ : كل يعمل على ما هو عليه. ولذلك لا تقول أن الحرارة مخر بل الحار. فيبقى أن النفس الإنسانية، التي تسمى عقلا أو روحا؛ هي شيء غير جسمى قائم بذاته.

المرجع عينه: ٢

# في هل النفش الإنسانية قابلة للفساد؟

أما البحث في السادس فهو هكذا:

- ١ \_ يظهر أن النفس الإنسانية قابلة للفساد. فالأشياء المتشابهة أصلا وسيرة تتشابه كذلك مصيراً. والحال أن البشر والبهائم يتشابهون في التولد، فكلهم من تراب. ويتشابهون في السيرة، فلهم جميعاً (روح واحد وليس للإنسان فضل على البهيمة) (الجامعة ٣: ١٩) كما جاء في سفر الجامعة، ولذلك الإنسان، ولكن نفس الحيوان قابلة للفساد، إذن نفس الإنسان أيضاً قابلة للفساد.
- ٢ \_ كذلك: كل ما كان من لا شيء، سائر إلى لا شيء، لأن النهاية يجب تطابق البداية، ولكننا بحن ، كما قيل في الحكمة (٣: ٣) وولدنا من العدم. وهو صحيح ليس باعتبار الجسد فقط بل باعتبار النفس أيضاً إذن، وكما استخلص في المرجع عينه، وسنكون كأنا لم نكن، حتى باعتبار النفس.
- ٣ ـ كذلك: ما من شيء إلا له فعله الخاص. فعل النفس الخاص، الذي هو الإدراك بواسطة الخيال، لا يمكن حصوله دون الجسد، لأن النفس لا تدرك بلا خيال. ولكن لا خيال بلا جسد، كما جاء في كتاب النفس (١، ١، ٩) إذن لا يمكن أن تبقى النفس، بعد دثور الجسد.

ولكن يعارض ذلك قول ديونيسيوس، في الأستماء الحسنى ٤، إن النفوس البشرية قد أوتيت من جودة الله أنها عقلية وذات حياة جوهرية غير قابلة للفناء.

والجواب عليه أن النفس الشبرية، التي نسميها مبدأ عقليا، ينبغي أن تكون غير قابلة للفساد، وذلك لأن الشيء يفسد على ضربين أحدهما بالذات والآخر بالعرض. فالشيء القائم بذاته من المحال أن يتولد أو يفسد بالعرض أي بتولد غيره أو فساده. لأن الشيء إنما يجوز فيه التولد والفساد إذا

كان بالتولد يوجد وبالفساد يفقد الوجود. وبالتالى فما كان حاصلا على الوجود بالذات لا يمكن أن يفسد أو يتولد إلا بالذات. أما ما ليس قائما بذاته كالعوارض والصور المادية فيقال أنه يتكون أو يفسد بتولد المركب وفساده. وقد بينا فيما سبق (ف٢، ٣) إن نفوس البهائم غير قائمة بذاتها وأن ذلك خاص بالنفس الإنسانية وحدها. ومن هنا فنفوس البهائم تفسد إذا فسدت أجسدها، أما النفس الإنسانية فلا يمكن أن تفسد إلا إذا فسدت بذاتها.

ولكن هذا مستحيل قطعاً لا على النفس عينها بل على كل قائم بذاته عما هو صورة فقط. وذلك لأنه من الواضح أن ما كان ملائماً بالذات لشيء ما يمتنع انفكاكه عنه. والحال أن الوجود ملائم بالذات للصورة لأنها فعل. ولهذا كانت المادة يحصل لها الوجود بالفعل بقبولها الصورة ويعرض لها الفساد بانفكاكها عنها، ولكن من المحال أن تنفك الصورة عن ذاتها. إذن يستحيل على الصورة القائمة بذاتها أن تنقطع عن الوجود.

ولو سلمنا جدلا بأن النفس مركبة من مادة وصورة. كما ذهب البعض إليه، فمع ذلك ينبغى القول بأنها غير قابلة للفساد. وذلك لأن الفساد لا يعرض إلا حيث يكون تضاد. نظراً إلى أن التولد والفساد إنما هما بين متضادين، من الضد إلى ضده. ولذا فلا فساد في الأجرام السماوية لأن مادتها غير خاضعة للتضاد. وكذلك لا قبل للنفس العقلية بالتضاد. فالنفس العقلية تقبل ما تقبل بحسب طبعها، ولا تضاد فيما يقبل فيها، لأن المتضادات عينها تقبل في العقل لا بما هي متضادة بل بما هي معلومة علما واحداً. إذن يستحيل أن تكون النفس العقلية قابلة للفساد.

ويمكن الاستدلال على ذلك أيضاً من هذا وهو أن كل موجود يشتهى طبعاً أن يقى على ما يوافقه من الوجود. والشهوة في العارف، على قدر المعرفة فالحس لا يعرف الوجود إلا على نحو وفي آن. ولكن العقل يدرك الوجود على الإطلاق، أيا كان الآن. من هنا أن كل عاقل يشتهى طبعاً أن يبقى على الوجود دائماً. ولكن شهوة الطبع لا يسوغ أن تذهب مدى إذن كل جوهر عقلى هو غير قابل للفساد.

وعليه فالجواب على الأول: أن سليمان أورد ذلك على لسان الجهلة، كما يتضح من سفر الحكمة ٢. وما قيل أن البشر والبهائم تنشابه في التولد، فهو إنما يصح بالنسب إلى الجسد: لأن جميع الحيوانات هي على السواء من تراب. ولكنه لا يصح بالنسبة إلى النفس. لأن نفس البهائم صادرة عن قوة جسدية، أما النفس الإنسانية فمن الله. وبيانا لذلك قيل في سفر التكوين اعن البهائم: ولتخرج الأرض نفساً حية، وعن الإنسان أن الله ونفخ في وجهه نسمة الحياة، ومن ثم قال الجامعة : ويعود التراب إلى الأرض، حيث كان، ويعود الروح إلى الله الذي وهبه، فالتشابه في مجرى الحياة هو من ناحية الجسد. وإليه أشار الجامعة بقوله: ولها جميعها روح واحده، وسفر الحكمة ٢ بقوله: والهمائم لا تدرك، ولذلك فمن الخطأ أن يقال: وليس للإنسان يدرك والبهائم لا تدرك، ولذلك فمن الخطأ أن يقال: وليس للإنسان فضل على البهيمة، والموت على الاثنين من ناحية الجسد لا من ناحية النفس.

وعلى الثانى: أن قابلية الخلق لا تطلق على الشيء بالنسبة إلى القوة المنفعلة. بل بالنسبة إلى القدرة الفاعلة فى الخالق القادر على صنع شيء من لا شيء. ولذلك عندما يقال عن شيء أنه سائر إلى العدم، يراد بذلك لا قوة الخلوق على أن يعدم بل قوة الخالق على عدم إقامة الوجود، أما قابلية الفساد فتقوم بالقوة على عدم الوجود.

وعلى الثالث: إن الإدراك بواسطة الخيال هو عمل خاص بالنفس من حيث ما هى متحدة بالجسد. فإذا فارقت الجسد أدركت على نحو آخر شبيه بإدراك الجواهر المفارقة كما سيتضح فيما بعد.

#### هل تشتهي الإرادة شيئا بالضرورة؟

أما البحث في الأول فهكذا:

- ۱- يظهر أن لإرادة لا تشتهى شيئا ضرورة ، فقد قال أغوسطينوس أن الضرورى ليس إراديا (مد نه الله ٥، ١٠). والحال أن كل ما تشتهيه الإرادة هو إرادى. إذن ما من شيء تشتهيه الإرادة يشتهى ضرورة.
- ٢ ـ وأيضا: أن القوى الناطقة، على رأى الفيلسوف، في ما بعد الطبيعة ٩،
   ٣ تتسع للمتناقضات. والإرادة قوة ناطقة لأنها كما جاء في كتاب النفس ٦ (في المنطق). إذن الإرادة تتسع للمتناقضات وليست بالتالي مقصورة ضرورة على أمر ما.
- ٣ ـ وأيضاً : إنما نحن أرباب أفعالنا بإرادتنا، وما كان بالضرورة لسنا أربابه.
   إذن لا يمكن أن يكون فعل الإرادة بالضرورة.

ولكن يعارض ذلك ما قال أغوسطينوس في كتاب الثالوث ٣،١٣ من أن والسعادة تجمع الجميع على اشتهائها، ولو لم يكن ذلك ضروريا، وكان ممكناً لخلا منه القليل على الأقل. إذن تشتهى الإرادة شيئاً بالضرورة.

وعليه تجيب: أن الضرورى يقال على أنحاء عدة. فما يستحيل أن لا يكون ضرورى، ويتأتى ذلك الشيء، أما عن مبدأ داخلى، سواء كان ماديا، كأن نقول : إن كل مركب من متضادات من الضرورة أن ينحل، أو صوريا، كأن نقول : إن كل مثلث من الضرورة يكون له ثلاث زوايا مساوية لقائمتين، وهذه هى الصورة الطبيعية المطلقة. وأما عن مبدأ خارجى، غاية كان أو فاعلا: فمن غاية كأن لا يستطيع امرؤ إدراك أو حسن إدراك غاية، من نحو ضرورة الطعام للحياة أو ضرورة الفرس للسفر، وهذه تسمى ضرورة للغاية وقد تسمى فائدة، وعن فاعل كأن يكره امرؤ على فعلى ما بحيث بمتنع عليه عكسه لأن فاعلا أكرهه، وهذه تسمى ضرورة القسر.

فضرورة القسر هذه منافية للإرادة، لأننا نسمى قسرياً ما خالف الميل وحركة الإرادة إن هى إلا ميل إلى الشيء، ولذلك فكما يدعى طبيعياً ما كان على مبيل الطبع، كذلك يسم إرادياً ما كان على ميل الإرادة. وكما يستحيل أن يكون من يستحيل أن يكون شيء قسرياً وطبيعياً معاً، كذلك يستحيل أن يكون من كل وجه قسرياً أو إكراهيا وإرادياً معاً. أما ضرورة الغاية فليست منافية للإرادة. إذا لم يكن هناك إلا طريق واحد للبلوغ إلى الغاية. كأن يلزم عن إرادة قطع البحر ضرورة إرادة السفينة. وكذلك لا تنافى الإرادة الضرورة الطبيعية، فكما أن العقل يتعلق ضرورة بالأوليات، كذلك الإرادة تتعلق ضرورة بغايتها القصوى التي هي السعادة، لأن الغاية في العمليات كالمبدأ في النظريات، على حد ما قيل في الطبيعيات ٢، فينبغي إذن أن ما يلائم الشيء طبعاً واستقراراً، يكون أساساً ومبدأ لكل ما سواه ، لأن الطبع هو الأول في كل شيء، وكل حركة تصدر عن غير متحرك.

إذن على الأول مجيب: بأن كلام أغوسطينوس يجب فهمه عن الضرورى ضرورة القسر لأن الصرورة الطيبعية لا تنفى حرية الإرادة، كما اعترف هو نفسه في الكتاب عينه.

وعلى الشانى بأن الإرادة بمعنى الميل الطبيعى تقابل عقل المبادئ الطبيعية أكثر مما للنطق الذى يتسع للمتقابلات. وبهذا المعنى هي قوة عقلية أكثر مما هي قوة ناطقة.

وعلى الثالث بأننا أرباب أعمالنا بمعنى أننا نستطيع اختيار هذا أو ذاك، ولكن الاختيار لا يقع على الغاية بل على الوسائل المؤدية إلى الغاية، كما جاء في الخلفيات ٢، وبالتالى فليس اشتهاء الغاية القصوى مما نحن أربابه.

المجموعة اللاهوتية : القسم الأول المسألة ٧٧ فصل أول

## في هل للإنسان اختيار؟

أما البحث في الأول فهكذا:

- 1 \_ يظهر أنه ليس للإنسان اختيار، فمن كان له اختيار يصنع ما يشاء ولكن الإنسان لا يصنع ما يشاء فقد جاء في الرسالة إلى الرومانيين: لست أفعل تخير الذي أريده، بل الشر الذي أريده، بل الشر الذي لا أريده إياه أفعل \_ (روم ٧: ١٩) \_ إذن ليس للإنسان اختيار .
- ۲ \_ أيضاً: من كان له اختيار، فله أن يريد وأن لا يريد، أن يفعل وأن لا يفعل. وليس ذلك للإنسان، ففي الرسالة إلى الرومانيين (٩: ١٦) ليس لمن يريد أى أن يريد ولا لمن يسعى أى أن يسعى، إذن ليس للإنسان اختيار.
- ٣ ــ وأيضا: المختار ماكان علة لذاته، كما جاء في ما بعد الطبيعة (١: ٢) وعليه فمن حركة آخر ليس مختارا، ولكن الإرادة يحركها الله، ففي الأمثال (٢: ١) قلب الملك في يد الله، وحيشما شاء أماله، وفي الرسالة إلى فيلبي (٢: ١٣) هو الذي يفعل فيكم الإرادة والتنفيذ. إذن ليس للإنسان اختياز.
- ٤ ـ وأيضاً : من كان له اختيار كان رب أعماله. ولكن الإنسان ليس رب أعماله، ففى أرميا (١٠: ١٠) ليست طريق الإنسان في يده، ولا الرجل أن يسدد خطواته، إذن ليس للإنسان اختيار.
- ۵ \_ وأيضاً: قال الفيلسوف في الخلفيات (٣: ٥): كل يرى الغاية، على ما
   هو . وما نحن عليه ليس منا بل من الطبع. إذن هو طبع فينا أن نتبع
   غاية ما، لا بالاختيار.

ولكن يعمارض ذلك ما جماء في ابن سيراخ (١٥: ١٤) من أن الله صنع الإنسان في البدء وتركه على رأيه، ومعناه على اختياره. والجواب عليه أن للإنسان اختيار وإلا لذهب سدى النصائح والعظات والأوامر والنواهي والثواب والعقاب.

وبيانه في أن بعض الأشياء تفعل فعلها بلا حكم، كالحجر الذي يسقط. وكل معدوم الإدراك. وغيرها يفعل فعله بحكم، ولكن غير اختيارى، كالبهائم. فإن الشاة، إذا رأت الذئب، مخكم بوجوب الهرب منه، حكما طبيعيا لا اختياريا، لأنها إنما مخكم بغريزة الطبع لا بالقياس، والأمر عينه قلة عن سائر أحكام البهائم. أما الإنسان فإنه يفعل بحكم لأنه يحكم بقوة مدركة في هل يجب الهرب من الأمر أو السعى إليه.

وبما أن هذا الحكم. ليس بغريزة الطبع. في كل مفعول جزئي بل بضرب من القياس المنطقي فهو إذن يفعل بحكم اختياري، قادر أن يتجه إلى المختلفات، لأن المنطق، في المسكنات، يجد سبيلا إلى المتضادات كما يتضح ذلك في القياسات الجدلية والحجج الخطابية، ولما كانت المفعولات الجزئية من الممكنات، التي لا يقصر فيها حكم المنطق على جهة معينة بل يتجه إلى جهات مختلفة. اقتضى بمقدار ذلك أن يكون للإنسان فيها اختيار. لهذا السبب وهو أنه ناطق.

فعلى الأول بخيب بأن الشهوة الحسية، كما سبق الكلام، وإن كانت تخضع للمنطق، لكنها قد تخالفه، باشتهائها ما لا يأمر به للعقل، فالخير إذن في أن لا يفعل الإنسان متى شاء، أى أن لا ينتهى ما يخالف المنطق، على حد كما ورد في تعليق أغوسطينوس، على النص المذكور في كتابه ضد يوليانوس ٣: ٢٦.

وعلى الشانى، بأن كلام الرسول هذا لا يجب أن يفهم على أن «الإنسان لا يريد ولا يسعى باختياره، بل على أن الاختيار غير كاف لذلك ما لم يحركه الله ويعضده.

وعلى الثالث، بأن الاختيار هو علة حركته، لأن الإنسان بالاختيار

يحرك ذاته إلى الفعل. ولكن ليس يلزم الاختيار أن يكون الختار هو العلة الأولى. الأولى، كما أنه ليس يلزم ليصح أن يكون شيء علة أن يكون العلة الأولى. فالله هو العنة الأولى، التي تحرك العلل الطبيعية والعلل الإرادية، وكما أنه بتحريك العلل الطبيعية لا تمنع أفعالها من أن تكون طبيعية ، كذلك بتحريكه العلل الإرادية لا يمنع أفعالها من أن تكون إرادية بل بالأحرى يفعل ذلك فيها. لأنه إنما يفعل في كل شيء بحسب ميزته.

وعلى الرابع: بأنه ليست طريق الإنسان في يده، باعتبار تنفيذ الحتار، الذي قد يمتنع عليه شاء أم أبي، أما الاختيار عينه فهو في يده، في حال توفر العون الإلهي.

وعلى الخامس، بأن للإنسان صفتين: أحدهما طبيعية، والأخرى طارئة، فالطبيعية تنسب إما إلى العقل وإما إلى البدن والقوى المنوطة بالبدن، فمن حيث أن الإنسان هو هذا من طبعه. نظراً لجزئه العقلى، فهو يشتهى اشتهاء طبيعياً غايته القصوى أى السعادة. وهذا الاشتهاء طبيعي، لا يخضع لاختيار، كما مر سابقاً. ومن حيث أن الإنسان، نظراً للبدن والقوى المنوطة بالبدن، هو هذا المتكيف بمزاج معلوم واستعداد معلوم، ناتج فعل العلل الجسمية التي لا تفعل في العقل، لأن العقل ليس فعل جسم، فهو يرى الغاية بعين ما ، حسب صفته الجسمية، لأنه بحسب استعداده هذا يميل الغاية بعين ما ، حسب صفته الجسمية، لأنه بحسب استعداده هذا يميل إلى اختيار شيء أو نبذه. ولكن هذه الأميال خاضعة لحكم المنطق، الذي والصفات الطارئة فهي من نوع الملكات والأهواء التي تجعل المرء أميل إلى هذا منه إلى ذلك. لكن هذه الأميال خاضعة هي أيضاً لحكم المنطق، بل إن اكتسابها يقعلنا أو استعدادنا واستعمالها هو أيضاً خاضع لحكم المنطق، وليس في كل ذلك ما ينافي الاختيار،

المجموعة اللاهوتية : القسم الأول مسألة ٨٣،. فصل أول المصادر والمراجع العربية والأجنبية للقسم الأول

## أولاً ــ المصادر والمراجع العربية:

- ١- إبر هيم، ٥٠. زكريا)، مشكلة الحب، الطبعة الثانيه، مكتبة مصر ١٩٧٠م.
- ٢ ـ أبور بان، (د محمد علي)، تاريخ الفكر الفلسفي، أرسطو والمدارس الشأخرة،
   الطبعة الرابعة، الهيئة المعرية العامة للكتاب، ١٩٧٤.
- ٣ \_ \_\_\_\_ ، فلسفة الجمال ونشأة الفنون الجميلة، الطبعة الخامسة، دا المرفة الجامعية، ١٩٨٤م.
- ٤ ـ "مسن، (أحديد وآخرون) قصة الفلسفة البوالية، مطبعة دار الكتب المصرية، الطبعة العليمة العالمية، ١٩٣٥.
- م يدوى، (د. عبد الرحمن)، خربف الفكر اليوناني، الطبعة الثائنة، مكتبة النهضة
   المصرية، ١٩٧٠.
- 7 \_ \_\_\_\_\_ أفلوطين عند العرب، العلمة الشالشة، وكمالة المطبوعات، الكويت، ١٩٧٧م.
  - ٧ \_ \_\_\_\_\_ ، الزمان الوحودي، مكتبة النهضة العربية، ١٩٤٥م.
  - ٨ \_ \_\_\_\_\_، فلمة العصور الوسطى، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٦٨م.
- ۹ \_\_\_\_\_بلدى (د. نجيب)، تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرة وفلسفتها،
   دار المعارف بمصر، ۱۹۹۲م.
  - ١ \_ \_\_\_\_\_ ، بين الشرق والغرب/ أنلُوطين، مجنّة كلية الآداب، المحلد الثامن والمشرون، مطبعة جامعة الإسكندرية، ١٩٨٠
  - 1 1 \_ برهيه، تاريخ الفلسفة، العصر الوسيط وعصر النهضة، ترجمة جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت ١٩٨٣م.
  - ۱۲ \_ \_\_\_\_\_ ، الآراء الدينية والفلسفية لفيلون الإسكندرى، ترجمة محمد يوسف موسى، مطبعة الحلبي ١٩٥٤م.

- ۱۳ ماينها، تاريخ الحضارة الهليبة، ترجمة رمزى جرحس، رمراج، محمد صقر خفاجة، مكتبة الأنجلو المصريد، ۱۹٬۱۱ م.
- 11 .. جيلسون، روح الفلسفة المتسحية في الديسر الرسيط، عرض وتعليق إمام عبد الفتاح، ط٢، دار النقافة، ١٩٧٤م.
- 10 \_ جيسس، بعض مشكلات الفلسفة، ترجمة محمد فتحى الشنيطي، دار الغنيه العرب، بيروت ١٩٦٩.
- 17 \_ حنةي (دكتور حسن)، نماذج من الفلسفة المسيحية في الممسر الوسيط، دار الكتب الجامعية، ١٩٦٩م.
- ١٧ ـ ديووانت، قصة الحضارة، (قيصر والمسيح)، ترجمة محمد بدران، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر.
- ۱۸ ــ رسل، تاريخ الفلسفة الغربية (الكتاب الأول) ترجمة زكى نجيب محمود، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٥٤م.
- 19 \_ \_\_\_\_\_ أراء نقدية في مشكلات الفكر والثقافة، الهيئة المصرية العامة المكتنب ١٩٧٥ م
- ٢١ \_ زيعور، (د. علي) ، أوغسطينوس، مع مقدمات في العقيدة المسيحية والفلسفة الرسيطية، دار اقرأ، بيروت ١٩٨٣م.
- ٢٢ ــ سارتون ، العلم القديم والمدنية الحديثة، ترجمة عبد الحميد صبره، مكتبة النهضة المهرية، ١٩٥٩.
  - ٢٢ \_ السرياني، (القمص شنوده)، الاستشهاد في المسيحية (بدون تاريخ).
  - ٢٤ \_ شلبي (د. أحمد) ، مقارنة الأديان، المسيحية، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٧٨م.
    - ٢٥ \_ شنودة (د. زكى)، تاريخ الأقباط، جـ١، القاهرة ١٩٦٢م.

- ٢٦ معرير، (د. توهيم)، قصة الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، دار الفكر المعرير، ١٩٤٧م.
- ٢٧ ــ عاشور (د. معيد عبد الفتاح) ، أوروبا في العصور الوسطى، الجزء الأولى، القاهرة، ١٩٥٨ م.
- ۲۸ ـ العبدى (د مصطفى)، مصر من الإسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، مكتبة الأبجلو المصرية ١٩٧٥م.
- ٢٩ س عبد الحميد (د. رأفت) الدولة والكنيسة، الجزء الثاني، أتناسيوس، مكتبة سعيد رأفت، القاهرة، ١٩٨٠م.
- ٢٠ عبد لسيد (د. رشدى حنا) ، فلسفة اللوغوس، الطبعة الأولى، الجزء الأولى، و ٢٠ رابطة خريجى الكلية الإكليريكية للأقباط الأرثوذكس ١٩٨٤م.
- . ٣١ عصيمى، (د أبو العلا)، نظريات الإسلاميين في الكلمة، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، المجلد الثاني، العدد الأول.
- ٣٢ غلاب (د. محمد)، الفلسفة الإغريقية، جـ٢، مطبعة البيت الأخضر بمصر،
- ٣٣ ــ الفاخوري (د. حنا وأخرون)، تاريخ الفلسفة العربية، ط١، دار المعارف ١٩٥٧م.
- ٣٤ ـ فراج (عبده)، معالم الفكر الفلسفى في العصور الوسطى، الطبعة الأولى، مكتبة الأنجلو المصرية ١٩٦٩م.
  - ٣٥ \_ فرنوء القلسفة اليونانية، ترجمة تيسير شيخ الأرض، دار الأنوار، بيروت ١٩٦٨م.
- ٣٦ فورقوريوس الصورى، ايساغوجى، نقله أبو عثمان الدمشقى وحققه وعلَّق عليه د. أحمد فؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربية، ١٩٥٢م.
  - ٣٧ \_ الققطى، إخبار العلماء بأخبار الحكماء، مطبعة السعادة القاهرة، ١٣٢٦هـ.

- ٣٨ \_ كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ط٦، دار المعارف.
- ٣٩ \_ \_\_\_\_\_ ، تاريخ الفلسفة الأوروبية في العصسر الوسيط، ط٣، دار المارف، بدون تاريخ.
- ٤ \_ محمد (د. على عبد المعطى) ، فلسفة الفن ، رؤية جديدة ، دار النهضة العربية ، بيروت ١٩٨٥م .
- 11 .. مطر (د. أميرة حلمى) ، في فلسفة الجمال من أفلاطون إلى سارتر، دار الثقافة، ١٩٧٤ م.
  - ٤٢ \_ \_\_\_\_\_ ، القلسفة عند اليونان، دار مطابع الشعب، ١٩٦٥م.
- ٤٣ \_ مكاوى (د. عبد الغفار) ، مدرسة الحكمة، دار الكاتب العربى للطباعة والنشر، ١٩٦٧ \_ .
  - 12 \_ يؤانس، الاستشهاد في المسيحية، جـ٣، ١٩٨١م.
- ٤٥ \_ لايخر، موسوعة تاريخ العالم أشرف على الترجمة محمد مصطفى زيادة، مكتبة الغية.
- 17 \_ الخريدة النفيسة في تاريخ الكنيسة بقلم أحد رهبان دير السيدة برموس في برية أنبا مقاريوس ، ط١ .

#### ثانياً ــ المراجع الأجنبية:

- 1. Armstrong, A.H., Plotinus, 1st ed., London, 1953.
- 2.\_\_\_\_\_, An Introduction to Ancient Philosophy, London, 1957.
- 3. \_\_\_\_\_\_, Emanation in Plotinus, Mind, XLVI V.S. No. 181.
- 4. Plotinian & Christian Studies, London, 1973
- 5. \_\_\_\_\_, Christian Faith & Greek Philosophy, London. 1960.
- 6......, Salvation Plotinian & Christian, Down Side Review, 1957.
- 7. Amou, Le Désir de Dieu Dans la Philosophie de Plotin. Paris.
  1921.
- 8. Bauthumley, J., Man & The Diving World, in Pagan & Christian in the Age of Anxiety, ed., by E.R. Dodds, New York, 1970.
- 9. Bautroux E., William James, Paris, 1911.
- 10. Benn, A.W., History of Philos, London, Watt's & Co.
- 11. Bidez, J. Vie de Prophyre, 1913.
- 12. Bigg. C. The Christian Platonists of Alexandria.
- 13. Bousset, W., «Gonsticism» in the Encyclop. Britannica.
- 14. Blumenthal, H.J. «Did Plotinus Believe in Ideas od Individuals?», Phronesis, XI, No. I, 1966.

- Bréhier, A., The Philosophy of Plotinus, Trans. By Joseph Thomas, Chicago, 1958.
- Bréhier, A., The Hellenistic & Roman Age, Trans. by Wad Baskin, First Phoenix, edit., 1965.
- 17. Carpenter, E., Pagan & Christian Creeds, New York, 1920.
- 18. Cary, M., A History of Rome down the Reign of Constantin, London, 1954.
- 19. Chadwick, H., The Early Church, London, 1969.
- 20. Clement of Alex., Stromata, IV.
- 21. Copleston, F., A History of Philos., Vol. I, Greece & Rome, New York, 1926.
- 22. Croiset, M., Histoire de Literature Greque, Vol. 5, Paris, 1928.
- 23. Cross, F.L., The Oxford Dictionary of the Christian Chruch,
  Oxford University, 1941.
- 24. Crouzel, H., Origène & La Connaissance Mystique, 1961.
- 25. Cumont, F., Oriental Religion in Roman Paganism, Dover, 1956.
- 26. \_\_\_\_\_\_, Astrology & Religion Among the Greeks & Roman, New York, 1912.
- 27. Deck, J., Nature, Contempaltion & The One Toronto, 1967.
- 28. Dill, S., Roman Society From Nero to M. Aurelius, New York, 1926.

- 29. Dodds, E.R., Pagan & Christian in Age of Anxiety, Cambridge, 1965.
- 30. Dresser, H., A History of Ancient & Mediaeval Philos. New York.
- 31. Drummond, J., Philo Judaeus, London, 1888.
- 32. Ferrero, G., La Ruine de la Civilization Antique, Paris, 1921.
- 33. Festugière, A.J., Révélation d'Hermés Tris-Megiste, Tom, I IV, Paris, 1913.
- 34. Glover, T.R., Conflict of Religion in the Early Roman Empire, New York, 3rd ed., 1906.
- 35. Goodenough E., Introduction to Philo Judaeus, Oxford. 1962.
- 36. Graetz, A., History of the Jews, Vol. 2, Phila., 1891.
- 37. Grant, R.M., «Celsus» in the Encyclop. of Philos., Vol. II, New York, 1972.
- 38. Hamelin, O. Le System d' Aristote, Paris, 1920.
- 39. Hamlyn, P., Egyptian Mythology, Italy, 1958.
- 40. Ḥardy E.G., Studies in Roman History, Vol I., London, 1910.
- 41. Harnack, A., Expansion of Christianity, Vol. 2.
- 42. Heiller, F. «Prayer», History & Psychology, VIII, IX, XI, 1958.
- 43. Herman, J.R., JR., Journal of the History of Ideas, Vol. XXX, January-March, No. 1, 1969

- 44. Inge, W.R. The Philosophy of Plotinus, 2 Vol., 3rd ed., London, 1941.
- 45. Jaeger, W., Early Christianity & Greek Paideia, 1962.
- 46. Katz, S., The Decline of Rome & The Rise of Mediaveal Europe, New York, 1955.
- 47. Kennedy, St. Paul & The Mysters Religions, 1913.
- 49. Kirk, H, The Vision of God, 1931
- 50. Loisy, Hibbert Journal, July 1938.
- 51. Mansel, D., The Gnostic Heresies of the First & Second Centuries, 1875
- 52. Momigliano (ed.), The Conflict Between Paganism & Christianity in the Fourth Century, 1963.
- 53. Neil, S., A History of Christian Missions, Aylesbury, 1966.
- 54. Osborn, E.F., «Clement of Alexandria», in the Encyclop. of Philos., Vol. 2, New York, 1972.
- 55. Philostratus, Apollonius of Tyana, Trans. by Phillimore, III, 1912.
- 56. Pistorius, P.V., Plotinus & Néo-Platonism, Cambridge, 1952.
- 57. Plato, Phaedo, Pahaedrus, The Dialouges of Plato, The English Translation with Analysis & Introduction by B. Jowett, Oxford, 1964/68.

- 58 Plotinus, The Six Enneads, The English Translation 1.5 S.

  Mackenna, Great Books, Chicago, 1899.
- 59. Radhakrishnan, S. & Charles A. Moore, A Source Book in Indian Philosophy, Princenton & The New Jerney, 1957.
- 50. \_\_\_\_\_, Eastern Religions & Western Thought, 2nd ±d., London, 1940.
- 61. Rist, J.M., Eros & Psyche, Toronto, 1964.
- 62.\_\_\_\_\_, Plotinus, The Road to Reality, Cambridge, 19:17.
- 63. Rostovtzeff, M., A History of the Ancient World, Oxford, 1930.
- 64. Schaff (Ph.), History of the Christian Church, Vol. 1, 5th e.f., Michigan, 1955.
- 65. Scott, E.F., «Gonsticism», In the Encyclop. of Religion & Er., ics, edit. by James Hasting's Vol.VI, 2nd ed.; New York, 1937.
- 66. Hermatica, Vol., I, 1924.
- 67. Simon J., Histoire de L'école d'Alexandrie, Tom. II, Paris, 1845.
- 68. Stace, W.T., Mysticism & Philos., London, 1961, & N.Smart, «Interpretation & Mystical Experience, «Religius Studies».

- 69. Sylvan, K.G., Plotinus, Complete Works, London, 1918.
- 70. Tarn, W.W. Hellenistic Civilization, London, 1966.
- 71 Trouillard, J., La Purification Plotinienne, Paris, 1955.
- 12 Vacherot, F. Histoire Critique de l'école d'Alex Paris, 1846
- 73. Wallis, R. I., New Platonism, London, Duck Worth, 1972.
- 74. Waton, Defenders of the Faith, London (899)
- 75. Whitta'let. The Neo-Platonists 2nd ed + 5 A 1970
- 76 Witt, R.E. The Pionnian Logos & is Store Basis Classical Quarterly XXV April 93.
- 27 Wolfson H.A. Philo Judaeus. In the Encyclop of Philos. Vol. New York. 972
- 78. Zaehner, R.C. Mysticism Scared & Profane Oxford 1961
- 79. Zeller, Outlines of the History of Greek Philos, London, 1931

197 ثبت بالمصطلحات اللغويسة الاجتبيسة

| الكلمة أو المصطلح                      | المعنى                   |        |  |  |
|----------------------------------------|--------------------------|--------|--|--|
| Aurelius Augustinus                    | أوربليوس أوغسطين         | 11     |  |  |
| Algeria                                | الجزائر                  | 11     |  |  |
| Ambroze ( ميلان                        | القس أمبروزو (راعى كنيسا | 17     |  |  |
| Albertis Magnus                        | اليرت الكبيو             | ٧0     |  |  |
| Averröes                               | إبن رشد                  | 3-1/11 |  |  |
| Averroism                              | الرشدية                  | 24     |  |  |
| Anselm                                 | اسم                      | 41     |  |  |
| Avicenna                               | إبن سينا                 | 1.8    |  |  |
| Actus purus                            | عمل محض خالصا            | 140    |  |  |
| Appetitus sensitivus                   | القوة الشهوانية (لانبئ ) | 177    |  |  |
| Actiones humanes                       | الانبال الانسانية        | 181    |  |  |
| Actorna (Lex)                          | القانون الأبدى           | 144    |  |  |
| Blessedness                            | البركة                   | YI     |  |  |
| Bostitude                              | الطوبي ( السعادة )       | **     |  |  |
| Benedictine                            | الرامب بندكتي            | ٧٥     |  |  |
|                                        | يحيا الإنسان وفقا للعقل  | 727    |  |  |
| Bonum homis est ageundum rationem esse |                          |        |  |  |
| Bonum habet rationem finis             | الخبر هو طبيعة الهدف     | 18.    |  |  |
| Carthage                               | قرطاج                    | 11     |  |  |

| الكلمة أو المصطلح                                          | المنى                           | منحة    |  |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------|--|
| Cicero                                                     | شيشرون                          | 11      |  |
| Confessiones                                               | الاعترافات                      | 14      |  |
| Christ the Savlour                                         | يسوع الخلص                      | *1      |  |
| Christian philosophy                                       | الفلسفة المسيحية                | **      |  |
| Creative Arts                                              | الفترن الإبداعية                | **      |  |
| Corgoral                                                   | الرؤية الحسية الجسدية           | 47      |  |
| Cogitantic.                                                | التك                            | * *1    |  |
| قول ليتر توليان) ·                                         | إنى أؤمن إنه لايوجد شيء معقول ( | ٨٥      |  |
| Credo quis absurdum                                        |                                 |         |  |
| Credo ut intelligam                                        | أعتقد إنه بأمكان أنأفهم         | 78      |  |
| (I belive that I may understand) (المنى الانجابزى العبارة) |                                 |         |  |
| Credo quia absurdum                                        | إيّ أرّمن إنه ليس هناك ما يعقل  | 44      |  |
| Carpus Aristotelicum                                       | الغلسفة الارسطية                | 1-1     |  |
| Cogntis Sensibilis                                         | المونةالحسية                    | 1.1     |  |
| Cogntis intellectualis                                     | الممرفة العقلية                 | 1.1     |  |
| Copleston                                                  | گوپلستون (فیلسوف)               | 177/170 |  |
| Comunitas Universi                                         | الكون العام                     | 154     |  |
| Cogité erge Sum                                            | أنا أفكر إذن أنا موجود          | 44      |  |
| De Trinitate                                               | الثالوث المقتس -                | 4       |  |
| De Ciritatote Dei                                          | پچسم الارباب (کتاب)             | . 47    |  |

| الكامة أو المطاح           | المني                    | منحة        |
|----------------------------|--------------------------|-------------|
| De Doctrina Chri tiana     | المقيدة المسيحية         | 10          |
| Descartes                  | دیکارت                   | <b>71</b>   |
| De prinitate               | التثليث                  | ٣٠          |
| De Musica                  | الموسيق (كتاب لاوغسطين)  | 47          |
| Distentis                  | الامتداد                 | 7.          |
| Doctor Angelicas           | الطيب الملائكي           | <b>VY</b> . |
| Doctor Communis            | طبيب العامة              | ٧٧          |
| Divine illumination        | الفيض الإلمى المقدس      | ٨٠ .        |
| Dualism                    | النائية                  | 4.          |
| Degrees of perfection      | درجات الكال              | 117         |
| Divina (lex)               | الفانون الإلمى           | 1144        |
| Ex vibilo                  | من غیر شیء               | 17          |
| Existentia                 | الوجود                   | 114         |
| Esse                       | الُڪينونة                | 117         |
| Essentia aut natura        | المأمية أو الطبيعية      | . 117       |
| Eternal                    | ے آبذی نے سزمدی          | 111         |
| Etroal and ucreated        | أتذيم وأأبذى             | 1.0         |
| Eas ot bonnin Convertantur | الكينونة والخير متهائلان | 174         |

| الكلمة أو المطلح              | المن                         | منعة   |
|-------------------------------|------------------------------|--------|
|                               | الكبنونة تساوى الوجود المادء | 117    |
| Ens et verum Convertentur     | 6                            |        |
| Fecieti nos et te             | منجهين نحو ذانك المباركة     | ۵٦     |
| Faith                         | ألايمـــان                   | 11/11  |
| Form and act                  | الصورة والعقل                |        |
| Pinis ultimus                 | الغاية القصوى                | 14-    |
| Gaudium de veritote           | فرحة الوصول للحقيقة          | ۸۷/۱٤٠ |
| Нірро                         | هيبو ( مدينة )               | ,14    |
| Hortensius (v.                | عاورة شيشرون ( مورتنسيو      | ۱۸     |
| Human Seul                    | الروح البشرية                | ۲.     |
| Humars (lex)                  | اأقانون البشرى               | 14     |
| Incarnation of Jesus Christ   | فكرة تجسد يسوع المسيح        | •      |
| Intellectual concettion       | التصور المقلاني              | ١.٨٤   |
| Intellectual understanding    | أأقهم العقلائي               | ۲۸ .   |
| Inquentum est ens             | موجود بالقعل                 | 1      |
| Ipsum cese est quo substantia | إن فعل الكينونة نفسه هو      | -, 111 |
| denominatur                   | الذي تتحدد المادة بواسطته    | ٠.     |
|                               | لتصبح شيئا فعليا             |        |

| الكامة أو المسطلح     | المنى                     | منبة       |
|-----------------------|---------------------------|------------|
| Individual Persons    | الافراد                   | 117        |
| Imperishable          | ةابل الكون والنساد        | 117        |
| Ibrum esco Subrictens | وأجب الوجود بذاته         | 117        |
| Jadgment              | الحكم                     | <b>Y</b> Y |
| قد (نجایزی )          | جون دنز سکوت ( فیلسوف ونا | ALA        |
| John Duns Scotes      | ·                         |            |
| Kant                  | <b>ም</b> ደ                | 10         |
| Knowledgo ef God      | معرفة الله                | ۹.         |
| Language              | اللغية                    | **         |
| Leiah                 | ليشيسا                    | Y•         |
| Lormal                | المعرفة الجوعوية          | ٤o         |
| Latin Averroism       | الرشدية اللاتينية         | ٨٩         |
| Monica                | مونيكا ( والدة أرغ طيز )  | 14         |
| Memory                | الناكرة                   | •          |
| Memoria               | اه المقسل                 |            |
| Monte Casino          | مولت كاسينو               | • •        |
| Martin Lather         | مادین لوئر                | ٧٨         |
| Met-physics           | مينانيزيقا                | Ϋ́Λ        |
| Middle ages           | العمور الوسطى             | ۸۳         |

| الكلمة أو المصطلح                        | المعنى                                                    | منحة |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------|
| Moral actus                              | الانعال الاخلانية                                         | 181  |
| Neo - Platonic                           | الافلاطونية المحدثة                                       | ۱۲   |
| Non Latere Animam Gued<br>Patitur Corpus | إن يراية العقل بخبرات<br>الجسد تمكنه من إحتواء<br>الاحساس | 77   |
| New Testaments                           | المهد الجديد                                              | 00   |
| Natural Light                            | النور الطبيعى                                             | λy   |
| Nominalist                               | الاسمية                                                   | 41   |
| Naturalis (lex)                          | القائون الطبيعي                                           | 128  |
| نيا)                                     | إن لم تؤمن فلن تعرف (كيث                                  | 40   |
| Nisi credideritis som sintelligeti       | is                                                        |      |
| Obstruction                              | الملاحظة                                                  | 14   |
| Ordered Social Life                      | الحياة الاجتماعية المنظمة                                 | **   |
| <b>O</b> pin <b>ion</b>                  | الظن ـــ الرأى                                            | 11   |
| Object of Knowledge                      | موضوع المعرفة                                             | 4.   |
| Philosophia                              | الناسنة ( يونانية قديمة )                                 | 17   |
| Prima Sacie                              | المعرفة الآولى                                            | 7.   |
| Periori                                  | المترفة التبلية                                           | :Ęp  |
| Potentia temeraria                       | القيوة التمسفية                                           | ٦٨.  |

| الكلمة أو المسطلح             | المني                     | منحة       |
|-------------------------------|---------------------------|------------|
| Potentia Vertute              | التدرة الحكيسة            | 71         |
| Psycho Social events          | أحداث سيكو إجتماعية       | ٧٨         |
| Protestant                    | البروبستانت               | ٨٢         |
| Per ea quae facta sunt        | العالم الأرضى             | 41/48      |
| Pure matter                   | المادة البحتة             | 117        |
| Pure Potency                  | ألقوة البحنة              | 117        |
| Plenitudo essendi             | الكمال المطلق للكينونة    | 141        |
| وعلبه نمطلق                   | لان الله لا جسمان فوو علم | 174        |
| Quod in Dao Perfectissime est | scientis                  |            |
| Rhetorica                     | ألخلسابة                  | 11         |
| Remon                         | المقب ل                   | λ£         |
| Relations Functional          | العلاقات الوظيفية         | 4.         |
| Sapionta                      | المكمة                    | 14         |
| Sight                         | الرؤيسسة                  | ۳۸         |
| Spiritual                     | الرؤية المعنوية           | <b>T</b> A |
| Substante                     | الجـــ ۽ هي               | 44         |
| Sentientis                    | الشعبود                   | *1         |
| Si. Thomas Aquines            | القديس ترما الاكويق       | ٧٥         |

| اكلمة أر المسطلح                     | الدني                                                                            | منعة |
|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| ت توما )                             | الخلامة مند الوثنيين ( من مؤلفا                                                  | ٧٦   |
| Suma Contra Gentiles                 |                                                                                  |      |
| Suma theolagica                      | ألحلاصة الاهوتية                                                                 | ٧٦   |
| Synthesis                            | مرجيب                                                                            | 74   |
| Scientific knowledge                 | المعرفة العلبية                                                                  | 11   |
| Sensation                            | * قوة الاحساس                                                                    | 177  |
| Senauality                           | القوة الشهرائية                                                                  | 177  |
| State                                | الدولة                                                                           | 184  |
| Thegaste                             | تاجيت ( إسم مفاطعة )                                                             | w    |
| Thought                              | قوة التمكير                                                                      | . ** |
| The World of Ideas                   | عالم الافكار                                                                     | ۸۳   |
| Theology                             | اللاموت ــ العقيدة                                                               | λŧ   |
| Tertullian                           | تيرنوليان                                                                        | ۸٥   |
| Tabula 136a in qua nihil<br>Scriptum | عبارة لانينية تقول إن عقل 163<br>الطفل أشبه بصفحة بيضاء<br>لم يكتب فيها شيء أبدا | 11.  |
| Ut beatus sit                        | السمادة                                                                          | 11   |
| Univers                              | الكون                                                                            | ٧¥   |
| Unmoved mover                        | الحرك غير المتحوك                                                                | 3-0  |
| Valerius .                           | فالروس (أستف مدينة مبيو)                                                         | 11   |

| الكلمة أو المصطلح            | المني                                                 | منهة   |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|--------|
| Varro                        | فارو                                                  | 11     |
| Visu mentis                  | الرزية أمثلية                                         | ••     |
| لات Visu bestifica           | التستع بـ مادة رؤية الله بعد ا                        | 41     |
| Virtus                       | المنينة                                               | 111    |
| Velition or the power of wil | قوة الارادة ا                                         | 141    |
| Vim Coactivem                | قوة دفع مائلة                                         | 188    |
| William of Ockham            | ولیم الاوکا <sub>ن</sub> ( فیلسوف<br>و ناقد انجلیزی ) | 11,116 |
| Wittgenstein                 | فيتجنشتين ( فيلسوف )                                  | 114    |

| فهرس المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قدمةالفصل الأول<br>الفصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المسلم الرون<br>تمهيد في فلسفة العصور الوسطى ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| . مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ـ مراحل تطور الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ـ طبيعة الفكر الفلسفي في العصر الوسيط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ـ إشكَالية وجود فلسفة مسيحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الغصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الاضطهاد الدينى ومشكلة العلاقة بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآب والابن في المسيحية ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| _ مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أولا: الملامح المميزة للعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ثانيًا: مظاهر الحياة الدينية للدينية الدينية ا |
| ثالثًا: مظاهر الحياة الأدبية والفنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الغصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فلسفة فيلون الإسكندري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ومحاولة التوفيق بين الدين اليهودى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| والفلسفة اليونانية ١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| _ أُولا الصراع بين اليهودية والفلسفة الإغريقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فيلون الإسكندري (٣٠ق.م/ ٥٠م)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (۱) التأويل الرمزى أو المجازى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (٢) الوجود (٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (٣) اللوغوس (٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 77   | (٤) الوسطاء                                    |
|------|------------------------------------------------|
| 77   | ُ ( أ ) الحكمة الإلهية                         |
| 77   | (ب) إنسان الله (آدم)                           |
| ٦٣   | (ج) الملائكة                                   |
| ٦٣   | ( ًد ) الروح الإلهي                            |
| 78   | (هـ) القوى الإلهية                             |
| of   | (٥) الحياة الصوفية وأهم مراتبها                |
|      | (٦) نزعته الأخلاقية                            |
| 79   | (٧) تعقيب(٧)                                   |
|      | الغصل الرابع                                   |
| ٧١   | الأفلاطونية الجديدة                            |
| ب    | وأثرها في الفكر المسيحي والغربي الحديث والمعاص |
| ٧٣٠  | _ مقلامة                                       |
|      | ١ ـ الفيثاغورثية المحدثة                       |
| ٧٩ . | ٢ _ الأفلاطونية الجديدة                        |
|      | أولاً : أفلوطين والأفلاطونية الجديدة           |
|      | مقدمة                                          |
|      | ١_ حياة أفلوطين ومنزلته في عصره                |
| ٩٥.  | ٢ _ مذهبه الفلسفى                              |
| ۹۳.  | ٣ _ الواحد أو الله                             |
|      | (أ) طبيعة الواحد وأهم صفاته                    |
| 1.1. | (ب) كيف خلق الله الأشياء جميعاً                |
| 114. | ٤ ــ العالم المحسوس والمادة                    |
| 17.  | كيف يفسر أفلوطين وجود الشر في العالم؟          |

•

| ٥ _ القن والجمال                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أولا : ماهية الجمال وطبيعته عند أفلوطين        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ثانياً: مدى ارتباط الجمال واللاهوت لدي أفلوطين |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ثالثًا: كيفية استكشاف مواطن الجمال في النفس    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| _                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ~                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤ _ موقف قورفوريوس من المسيحية وعدائه لها      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥ ــ مذهبه                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (أ) الجانب الديني التنسكي في فلسفته            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2 55 5                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 179                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                | ثانیا: مدی ارتباط الجمال واللاهوت لدی أفلوطین         ثانیا: کیفیة استکشاف مواطن الجمال فی النفس         رابه): هل یخضع الجمال لمنهج عند أفلوطین؟         ۱۲۹         تعقیب         ۱۲۹         التعوف والأخلاق         أولا : التصوف         ثانیا : الأخلاق         ا۱ منایا : الأخلاق         ا۱ منایا : الأخلاق         ا۱ منایا : فورفوریوس         ا۱ منایا : فورفوریوس         ا۱ منایا : فی النقد         ا۱ منایا : فی النقد         امونی : فورفوریوس من المسیحیة وعدائه لها         امونی : فورفوریوس من المسیحیة وعدائه لها         امونی : فورفوریوس من المسیحیة وعدائه لها         امونی : فورفوریوس من المسیحیة وغدائه لها         امونی : فورفوریوس الأباسی         الکا: نومینیوس الأباسی         الکا: نومینیوس الأباسی         الکا: نومینیوس الأباسی         الکا: نومینیوس الأباسی |

| 171        | رابعاً _ يامبليخوس                                    |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ۱۷۱        | ١ _ حياته وأعماله١                                    |
| ۱۷۲        | ٢ _ آراؤه الفلسفية                                    |
|            | ( أ ) العالم أو الوجود                                |
| ۱۷۵        | (ب) آراؤه الأخلاقية                                   |
| ۱۷۸        | ( ج) تعاليمه الدينية                                  |
| 179        | خامساً : أتباع يامبليخوس (مدرسة برجاسة)               |
|            | ١ ـ أتبا يامبليخوس في المدرسة السورية                 |
| ١٨٠        | ٢ ــ مدرسة برجامة                                     |
| ۱۸۱        | سادساً: الفرع الأثيني                                 |
|            | ًا ــ رواده الأولون                                   |
|            | َ ٢ ــ أَبْرُوتَلس (٤١٠–٤٨٥م)                         |
| ۱۸۳        | (أ) حياته                                             |
| ۱۸٥        | (ب) مؤلفاته                                           |
| •          | (ج) مذهبه الفلسفي                                     |
| •          | أولا الميتافيزيقاً                                    |
| 19.        | ثانياً: النفس                                         |
|            | ثالثًا: آراؤه الأخلاقية والصوفية                      |
|            | ٣ ـ دمسكيوس                                           |
| 197        | أثر الأفلاطونية الجديدة في اللاهوت المسيحي            |
|            | ثانيًا : الأفلاطونية الجديدة في الغرب الحديث والمعاصر |
|            | أولاً : مدى تأثر اسبينوزا بأفلوطين (١٦٣٢ –١٦٧٧)       |
|            | ثانيًا: بين أفلوطين وليبنتز (١٦٤٦ –١٧١٦)              |
| <b>71c</b> | ثالثًا: بين أفلوطين وهوايتهد (١٨٦١–١٩٤٧)              |
|            |                                                       |

| TO1         | خاتمة                                                      |
|-------------|------------------------------------------------------------|
|             | الغصل الخامس                                               |
|             | الصراع الفكرى والديني                                      |
| Y0Y         | بين المسيحية والوثنية                                      |
| Y09         | _ مقدمة                                                    |
| T09         | ١ _ نشأة المسيحية وانتشار البدع الضالة                     |
|             | ٢ _ الغنوصية                                               |
|             | ۱ _ باسیلیدس                                               |
|             | ۲ _ فالنتينوس                                              |
|             | ٣ ـ مرقيون                                                 |
|             | ٣ ــ المانوية                                              |
|             | ٤ _ الصراع الفكرى والديني بين المسيحية والوثنية            |
|             | <ul> <li>المدافعون عن المسحية في مواجهة الوثنية</li> </ul> |
| <b>የ</b> ለየ | (أ) القديس جومشين مارتير                                   |
|             | (ب) القديس تاتيان                                          |
|             | (ج) تورتلیان                                               |
|             | الغصل السادس                                               |
|             | مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة                           |
| 7.19        | في مدرسة الإسكندرية المسيحية                               |
| 191         | ۱ _ كلمنت الإسكندري (۱۵۰–۲۱۷م)                             |
|             | ٢ _ أوريجين الإسكندري (١٨٥ -٢٥٤م)                          |
| <b>የ</b> ዓለ | بين المسيحية والأفلاطونية الجديدة                          |
| •••         | التوفيق بهن الدين والفلسفة لدى فلاسفة الأفلاطونية الجديدة  |

## الغصل السابع

| ٣.٣ | الفنون المسيحية في العصر البيزنطي     |
|-----|---------------------------------------|
| ٣٠٦ | ١ ــ فنون الإسكندرية في العصر البطلمي |
| ٣.٧ | (أ) العمارة                           |
| ۳۰۸ | (ب) النحت                             |
| ٣١٠ | (ج) النقوش البارزة                    |
| ٣١٠ | (د) التصوير                           |
| ٣١٠ | (هـ) صك العملة                        |
| ٣١١ | ٢ ـ فنون الإسكندرية في العصر الروماني |
| ٣١١ | (أ) فن العمارة                        |
| ۳۱۲ | (ب) فن النحت                          |
| ۲;۴ | ٣ ـ قنون الإسكندرية في العصر البيزنطي |
| ۳۱٦ | أولا : العمارة                        |
|     | ثانيًا: التصوير                       |
|     | ثالثًا: النحت                         |
| ۳۱۸ | رابعًا: النقش على الأحجار والأخشاب    |
| 319 | خامساً: الأيقونات الدينية             |

| 441         | حتويات القسمر الثانسيسي         | A                     |
|-------------|---------------------------------|-----------------------|
| ٣٢٥         |                                 | . تقديم               |
| ۳۲۷         | ، أوغسطين                       | لباب الأول: القديس    |
|             | الغصل الأول                     | -                     |
| 444         | موجز حياته ومؤلفاته             |                       |
| ۳۳۱         |                                 | ـ موجز حیاته ومؤلمها  |
|             | الغصل الثاني                    |                       |
| <b>TTT</b>  | صلة أوغسطين بالفلسفة            |                       |
| TT0         |                                 | ــ صلة أوغسطين بال    |
|             | النصل الثالث                    | •                     |
| 450         | المعرفة الإنسانية               |                       |
| ۳٤٧         |                                 | ــ المعرفة الإنسانية  |
|             | الغصل الوابع                    |                       |
| r£4         | الوعي والتصور                   |                       |
| ra1         |                                 | ــ الوعى والتصور      |
|             | الفصل الحنامس                   |                       |
| ۲۵۷         | الفصل الحنامس<br>العقل والخفيفة |                       |
| roq         |                                 | _ العقل والحقيقة      |
|             | الفصل السادس                    | - 30                  |
| ተገባ         | الإرادة والأفعال الإنسانية      |                       |
| rv1         | -                               | _ الإرادة والأفعال ال |
| •••••       | الفصل السابع                    |                       |
| <b>~~</b> 4 | الله والعالم                    |                       |
| "ለነ         | <i></i>                         | _ الله والعالم        |
| 771         |                                 | الله والعالم          |

| ۳۸۷       | الباب الثاني: الَّقديس توما الأكويني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | الغصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۴۸۳       | حياته ومؤلفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 291       | ـ حياته ومؤلفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | النصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>44</b> | النقل والعقل أو الدين والفلسفة طريقا المعرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 444       | ــ النقل والعقل أو الدين والفلسفة طريقاً المعرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | الفصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤١٥       | الصلة بين الأمحويني وأرسطوطاليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤١٧       | ـ الصلة بين الأكويني وأرسطوطاليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | الغصل الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 173       | طبيعة المعرفة البشرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 277       | ـ طبيعة المعرفة البشرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | الغصل الحنامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 244       | اللــــا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٣٤       | _ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|           | الغصل السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 220       | الإنسان والأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ££Y       | _ الإنسان والأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | النصل السابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٥٧       | خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 209       | ـ خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | نماذج من نصوص توما الأكويني (نصوص من الخلاصة اللاهوتية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •         | The second of th |

| १२०          | في العتل النعال                         |
|--------------|-----------------------------------------|
| ٤٦٧          | ـ هل من حاجة إلى عقل فعال؟              |
| ٤٦٨          | ـ في هل العقل الفعال شيء في النفس؟      |
| ٤٧٠          | ـ في هل العقل الفعال واحد في الجميع؟    |
|              | في اللـــــه                            |
|              | ــ في هل الله موجود؟                    |
| ٤٧٦          | ـ في هل النفس جسم؟                      |
| ٤٧٧          | _ في هل النفس شيء قائم بذاته أم         |
| ٤٧٨          | _ في هل النفس الإنسانية قابلة للفساد؟   |
| ٤٨١          | _ هل تشتهى لإرادة شيئاً بالضرورة        |
| ٤٨٣          | ــ في هل للإنسان اختيار؟                |
| <u> ۲۸</u> ۶ | المراجع والمصادر                        |
| EAV          | ثبت بالمصطلحات الفلسفية                 |
|              | الفهرس                                  |
| •••••        | *************************************** |